

# دینی فرائض کا جامع تصور

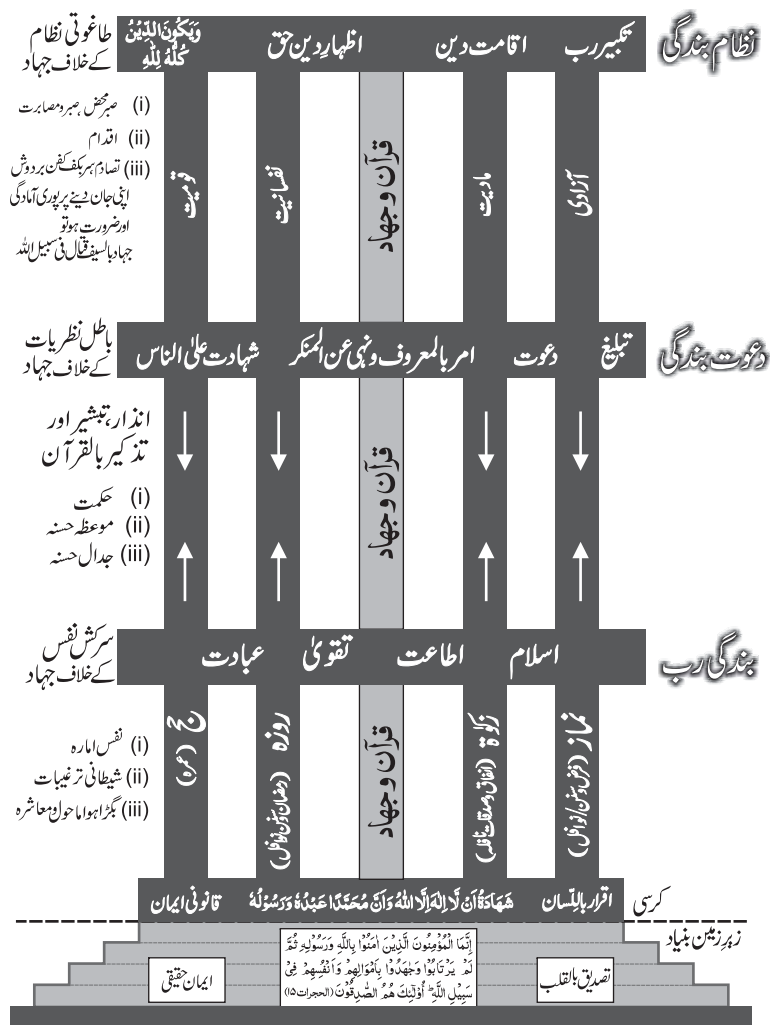
ڈاکٹر احمد رارا

## تنظیم اسلامی

67-A علماء اقبال روڈ، گرٹھی شاہو، لاہور۔

36271241 فیکس 36293939-36316638-36366638

اے میل: www.tanzeem.org ویب سائٹ: markaz@tanzeem.org



## تمہید

سب سے پہلے مناسب ہوگا کہ اس موضوع یعنی ”دینی فرائض کا جامع تصور“ کی اہمیت کو بھیجا جائے۔ دیکھئے اگر کسی شخص کو ملازم رکھا جائے اور اسے اس کی ذمہ داریاں اور فرائض معین طور پر گن کر بتا دیے جائیں کہ مثلاً یہ دس کام یا فرائض (duties) ہیں جو آپ کو انجام دینے ہیں تو اب اگر بالفرض وہ شخص ان میں سے چار فرائض سرے سے بھول جائے اور اسے چھہ ہی یاد رہیں تو اس کے باوجود کہ وہ شخص پورے خلوص اور امکانی حد تک محنت سے ان چھکاموں کو انجام دینے کی سعی کرے اور اس میں کامیاب بھی ہو لیکن جو چار فرائض اسے یاد ہی نہیں رہے تو ظاہر ہے کہ وہ ان کو بجا نہیں لاسکتا اور کوئی عجب نہیں کہ یہی اہم ترین فرائض ہوں۔ اس لیے میں ان شاء اللہ کو شکر گا کہ دینی فرائض کا ایک جامع ترین تصور آپ کے سامنے پیش کروں۔

## انسانی عمل کے دو محکمات

انسان کے عمل میں دو علیحدہ علیحدہ چیزیں محرك کا فریضہ انجام دیتی ہیں۔ ایک نیت و ارادہ اور دوسری فرائض کا صحیح شعور اور تصور۔ ہم نے اللہ تعالیٰ کو اس کی توحید کے اثبات اور شرک کے اجتناب کے ساتھ مانا ہے۔ جناب حضرت محمد ﷺ پر ہمارا ایمان ہے کہ آپ اللہ کے رسول ہیں۔ پھر یہ کہ بعثت بعد الموت اور محاسبہ اُخزوی پر بھی ہمارا کامل یقین ہے۔ تو اس ایمان و تسلیم اور ایقان و تصدیق کا لازمی اور منطقی تقاضا یہ ہوگا کہ اللہ اور اس کے رسول ﷺ کا جو حکم ملے وہ سر آنکھوں پر۔ اس کی بڑی اہمیت ہے، اس لیے کہ اگر یہ نیت اور ارادہ ہی نہ ہو تو آگے قدم اٹھنے کا کوئی سوال ہی پیدا نہیں ہوگا۔ گویا اعمال انسانیہ میں ”ارادہ“ کو بنیادی مقام حاصل ہوتا ہے۔

آپ کو شاید معلوم ہو کہ اسی لفظ ارادہ سے اسم فاعل ”مرید“ بناتا ہے۔ ہمارے یہاں ترکیہ نس کا جو نظام عرصہ دراز سے چلا آ رہا ہے اس کا نقطہ آغاز ہی یہ لفظ ”مرید“ ہے۔ ”مرید“ سے مراد وہ فرد ہے جو اس بات کا ارادہ کر لے کہ وہ دین پر چلے گا۔ اس مقصد کے لیے وہ کسی ایسے شخص سے اپنا علق جوڑتا ہے جس پر اسے اعتماد ہو کہ یہ شخص مغلص ہے، دکاندار نہیں ہے۔ مزید برآں یہ طینان بھی ہو کہ یہ دین کو جانے والا اور بذاتِ خود پابند شریعت اور مقتضی شخص ہے، اور یہ کہ اس کی صحبت میں اس کو دین پر چلنے میں تقویت حاصل ہوگی۔ ارادہ تو اس کا اپنا ہوتا ہے، لیکن اس کے لیے تقویت بھی ضروری ہوتی ہے۔ چنانچہ اس مقصد کے لیے وہ کسی مقتنی و دین دار عالم کو اپنا مرشد تسلیم کر کے اپنا ہاتھ اس کے ہاتھ میں دے دیتا ہے، یعنی بیعت کر کے یقول وقرار اور عہد کرتا ہے کہ وہ اپنے اس مرشد کی ہدایات پر عمل پیرا ہو گا اور دین پر چلے گا۔ اس تشریع سے معلوم ہوا کہ ”مرید“ وہ شخص ہے جو دین پر کار بند ہونے کے ارادے سے کسی صاحب حال سے تعلق استوار کرے۔ اور جس سے تعلق قائم کیا جائے وہ مزکی و مرتبی اور مرشد کھلاتا ہے، جس کے لیے فی الوقت ہمارے ہاں عام طور پر لفظ ”پیر“ مروج ہے۔ یہ دوسری بات ہے کہ ہم نے اپنی بے عملیوں اور کوتاہیوں کی وجہ سے جہاں دین کی بہت سی باتوں اور بہت سے کاموں کو بدنام کر رکھا ہے، وہاں پیری مریدی کے سلسلے کو بھی سخت بدنام کیا ہے۔ پھر واقعیتی سلسلہ ہمارے معاشرے میں خالص دکانداری اور محض رسم بن کر رہ گیا ہے۔ *اللّٰہ امّاشاء اللّٰہ!*

حاصل گئنگو یہ نکلا کہ یہی ضروری چیز اپنا ارادہ ہے، لیکن اتنی ہی ضروری چیز یہ ہے کہ صحیح تصور بھی موجود ہو کہ دین کے حقیقی فرائض کیا ہیں! اگر فرائض کا تصور محدود یا ناقص ہو گا تو جو چیزیں کسی کو معلوم ہیں ان پر تو وہ عمل کر لے گا لیکن جو چیزیں اسے معلوم ہی نہیں ہیں، ان پر ارادے کے باوجود وہ عمل کیسے کر سکے گا؟ چنانچہ میں آج کی اس صحبت میں اس دوسری بات کی وضاحت کرنا چاہتا ہوں کہ ہمارے دینی فرائض کا صحیح اور جامع تصور کیا ہے، تاکہ پورے دین کا مکمل نقشہ ہمارے سامنے موجود ہو اور ہم صحیح طور پر اپنا جائزہ لے سکیں کہ دین کے کتنے حصے پر ہم عمل پیرا ہیں اور کتنی چیزوں پر عمل نہیں کر رہے! اور کہیں ایسا تو

اصطلاحات سے ہٹ کر ان کو عام فہم انداز میں آپ کے سامنے پیش کروں۔ اس میں شک نہیں کہ اصطلاحات کی بڑی اہمیت ہوتی ہے اور ہر علم اور ہر فن کا اصل اور حقیقی فہم انہی اصطلاحات کے حوالے سے حاصل ہوتا ہے۔ آپ فرکس نہیں سمجھ سکتے جب تک آپ کی گرفت میں اس کی بنیادی اصطلاحات (basic terminologies) نہ آ جائیں۔ اسی طرح ہمارے دین کی بھی اصطلاحات ہیں جن کا سمجھنا ضروری ہے۔ لیکن میں چاہوں گا کہ پہلے ان اصطلاحات سے ذرا ہٹ کر بات اصولاً سمجھ لی جائے۔

ان تین بنیادی و اساسی باتوں میں سے پہلی بات یہ ہے کہ ہم خود دین پر عمل پیرا ہوں، اس پر کار بند ہوں۔ دوسری بات یہ کہ ہم دین کو پھیلائیں۔ اور تیسرا یہ کہ ہم دین کو قائم کریں۔ یہ ہیں تین بنیادی و اساسی باتیں۔ اب ان تینوں کو علیحدہ بھی سمجھ لیجیے۔

### پہلا فریضہ - دین پر کار بند ہونا

پہلی بات کے لیے اب دینی اصطلاحات نوٹ کیجیے۔ تھوڑے سے فرق سے اس کے لیے چار اصطلاحات ہیں: اسلام، اطاعت، تقویٰ اور عبادت۔

(۱) **اسلام** : سب سے پہلی اصطلاح خود ”اسلام“ ہے۔ اسلام کا معنی ہے گردنہادن، سر تسلیم خم کر دینا۔ انگریزی زبان میں اس کی تعبیر یوں ہو گی کہ to give up to resistance اور to surrender resistance۔ مفہوم یہ ہوا کہ سر جھکا و سر تسلیم خم کرو اور جو بھی حکم ملے اسے بلا چون و چرا قبول کرو۔ اس رویے کا نام ہے اسلام۔ اور اس ”اسلام“ کے لیے قرآن کا تقاضا یہ ہے:

﴿يَا يَهُودُ الَّذِينَ أَمْنَوْا ادْخُلُوا فِي الْسِّلْمِ كَافَّةً﴾ (البقرة: ۲۰۸)

”اے ایمان لانے والا! تم پورے کے پورے اسلام میں داخل ہو جاؤ۔“

اس میں داغلہ جزوی طور پر نہیں ہو سکتا کہ کچھ احکام پر تو سر تسلیم خم ہے اور کچھ احکام پر عمل کرنے سے انکار و اعراض، سرتاہی اور سرکشی! اس کا نام اسلام نہیں ہے۔ یہاں تو اصول یہ ہے کہ ماننا ہے تو پورا مانو، ورنہ چھوڑو اور دفع ہو جاؤ۔ (Take it all or leave it) یہاں پتھر کی بات نہیں چلے گی۔

نہیں ہے کہ جن چیزوں پر عمل ہم نے چھوڑ رکھا ہے وہی چیزیں دینی لحاظ سے اہم ترین ہوں۔ کہیں ایسا تو نہیں کہ مغز سرے سے موجود ہی نہ ہو اور ہم صرف چھلکا پکڑے بیٹھے ہوں! شاید آپ نے یہ لطیفہ سنا ہو کہ جب پہلے پہل چائے یورپ گئی تو وہاں لوگ یہ کرتے تھے کہ چائے ابال کر پانی پھینک دیتے تھے اور پتی کھاتے تھے۔ تو کہیں ہمارا حال یہ تو نہیں ہے کہ دین کی اصل ذمہ داریوں اور دین کے اصل فرائض سے صرف نظر ہو رہا ہو وہ سرے سے ہماری نگاہوں کے سامنے ہی نہ ہوں اور ہم اس غلط فہمی میں بنتا ہوں کہ ہم ذمہ دار ہیں اور پورے دین پر عمل پیرا ہیں! اس کا ازالہ اگر ہو گا تو اسی طرح کہ ہمارے سامنے دین کا پورا خاکہ اور دینی فرائض کا جامع تصور موجود ہو۔

### میرا تصویر فرائض دینی

قرآن مجید اور سنت رسول علیٰ صاحبہا الصلوٰۃ والسلام کے محدود معروضی مطالعے سے اس ضمن میں مجھے اللہ تعالیٰ کے فضل و کرم سے جو فہم حاصل ہوا ہے اور جس پر میں اپنی استعداد کے مطابق اور امکان بھر عمل پیرا ہوں، میں وہی آپ کے سامنے رکھ رہا ہوں۔ یہ کوئی دعویٰ نہیں، کوئی تعلیٰ اور ادعاء نہیں، صرف اظہار واقعہ ہے۔ ہو سکتا ہے کہ میرے مطالعے اور فہم میں بھی کوئی کمی، نقص اور تقصیر ہو۔ کوئی بات آج میرے علم میں نہ ہو، کل آ جائے۔ جب بھی وہ علم میں آئے گی ان شاء اللہ العزیز اسے بھی بیان کر دوں گا۔ لیکن آج کی تاریخ تک قرآن حکیم، سنت و سیرت نبیٰ اور سیر صحابہؓ کے مطالعے سے اور اس امت کی پوری تاریخ پر ایک نگاہ ڈالنے کے بعد دینی فرائض کا جو صحیح و جامع تصور میرے سامنے آیا ہے اس کو میں آپ کے سامنے رکھ رہا ہوں۔

### فرائض دینی اور ان کے لوازم

اس ضمن میں تین باتیں تو بنیادی و اساسی ہیں اور تین ہی ان کے لوازم ہیں۔ یہ گل چھ باتیں ہوں گی۔ تین بنیادی و اساسی باتوں کے متعلق میں چاہتا ہوں کہ ابتداءً بھاری بھر کم

﴿يَا يُهُودَيْنَ إِنَّمَا أَنْتُمْ تَعْقِلُوُا اللَّهَ حَقَّ تَقْيَهِ وَلَا تَمُوتُنَّ إِلَّا وَأَنْتُمْ مُسْلِمُونَ﴾  
 ”اے ایمان والو! اللہ کا تقوی اختیار کرو جیسا کہ اس کے تقوی کا حق ہے، اور تم کو  
 ہرگز موت نہ آئے مگر اس حال میں کتم مسلم ہو۔“  
 سورہ آل عمران کی اس آیت مبارکہ میں سلبی رویہ ”تقوی“ اور ثابت رویہ ”اسلام“ دونوں کا  
 ذکر نہایت جامعیت کے ساتھ آیا ہے۔

(۲) **عبادت**: اس ضمن میں یہ چوتھی اصطلاح ہے کیا اور جامع ترین بلکہ اصل اصطلاح  
 ہے۔ یہاں بات اور آگے بڑھی۔ دینی اعتبار سے لفظ عبادت کا اصطلاحی مفہوم ہوگا ”کسی  
 کی محبت سے سرشار ہو کر ہمہ تن ہمہ وجوہ اور ہمہ وقت اس کی بندگی میں اپنے آپ کو دے  
 دینا۔“ قرآن حکیم میں انسان کی تخلیق کا مقصد ہی اللہ کی عبادت قرار دیا گیا ہے۔ چنانچہ  
 سورہ الذاریات میں الفاظ وارد ہوئے ہیں:

﴿وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِعَبْدُونَ﴾

”میں نے جنوں اور انسانوں کو پیدا ہی اس لیے کیا ہے کہ وہ میری بندگی کریں۔“  
 گویا انسان کا مقصد حیات ہی بندگی ہے، غایت تخلیق ہی بندگی ہے۔  
 ”عبادت“ کے مفہوم و معانی اور مختصیات و مقدرات پر اس سے قبل بارہا گفتگو ہوئی  
 ہے، آج ان سب کو جامعیت کے ساتھ آپ کے سامنے پیان کرنے کی کوشش کروں گا۔  
 عربی کے لفظ عبادت کا مفہوم فارسی کے دو الفاظ کو جو اردو میں بھی مستعمل ہیں، جمع کر کے ادا  
 کیا جاسکتا ہے۔ وہ دو الفاظ ہیں بندگی اور پرستش۔ بندگی میں اطاعت کا پہلو ہے اور پرستش  
 میں محبت کا! بندگہ کے معنی ہیں غلام۔ اور غلام ہمہ وقت اور ہمہ تن غلام ہوتا ہے۔ غلام اور  
 ملازمت میں یہی تفرقہ ہے کہ ملازمت کسی معین کام کے لیے ہوتی ہے۔ مثلاً جو شخص جھاڑو  
 دینے پر ملازم ہے وہ جھاڑو ہی دے گا، کوئی اور کام تو نہیں کرے گا۔ اسی طرح جو باور پی کی  
 حیثیت سے ملازم ہے وہ آپ کے گھر کا فرش تو صاف نہیں کرے گا۔ پھر ملازمت معین  
 وقت کے لیے ہوتی ہے۔ ملازم سے یہ طے کیا جاتا ہے کہ اسے چار گھنٹے کام کرنا ہے یا چھ یا  
 آٹھ گھنٹے۔ اس کے بعد وہ آپ کا ملازم نہیں۔ لیکن غلامی یا بندگی ہمہ وقت اور ہمہ تن ہوتی

(۲) **اطاعت**: یہ اسی طرزِ عمل کے لیے دوسری اصطلاح ہے۔ اب معاملہ ذرا آگے  
 بڑھ گیا ہے۔ لفظ اسلام میں تو مقاومت و مخالفت (resistance) ترک کر کے خود کو  
 حوالے (surrender) کر دینے کا مفہوم تھا، جبکہ اطاعت کا لفظ ”طوع“ سے بنا  
 ہے، جس کا معنی ہے دلی آمادگی۔ اردو میں ہم ”بطوع خاطر“ کے الفاظ بولتے اور لکھتے ہیں۔  
 گویا دلی آمادگی کے ساتھ فرمائی برداری قبول کر لینے کے رویے کا نام اطاعت ہے۔ اور اس  
 کے لیے اصول یہ ہے:

﴿وَأَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ فَإِنْ تَوَلَّ كُمْ فَإِنَّمَا عَلَى رَسُولِنَا  
 الْبَلْغُ الْمُبِينُ﴾ (التغابن)

”اور اطاعت کرو اللہ کی اور اطاعت کرو رسول (علیہ السلام) کی، اور اگر تم روگردانی  
 کرتے ہو تو جان لو کہ ہمارے رسول پر سوائے واضح طور پر (ہدایات و تعلیمات  
 رہیں) پہنچانے کے اور کوئی ذمہ داری نہیں ہے۔“

یہاں بھی وہی انداز ہے جو میں اسلام کے ضمن میں عرض کر چکا ہوں، یعنی یہاں بھی  
 ”all or none law“ کا فرمایا ہے۔ ہمارے نبی کے ذمہ پہنچانا تھا، سو انہوں نے پہنچا  
 دیا، اب تم اپنارخ کسی اور طرف کرنا چاہتے ہو اس دعوت سے اعراض اختیار کرنا چاہتے ہو تو  
 تم اپنی اس سرتاہی و سرکشی کے خود ذمہ دار ہو گے۔ تو اسلام اُدْخُلُوا فِي السِّلْمِ كَافَةً کے  
 تقاضے اور اطاعت کے مطالبے کے ساتھ مطلوب ہے۔ پھر یہ اطاعت بھی ہمہ تن اور ہمہ  
 جہت درکار ہوگی۔ یہاں بھی نہیں ہوگا کہ کچھ حکم مانیں گے اور کچھ حکم نہیں مانیں گے۔

(۳) **تقوی**: اس ضمن میں یہ تیسرا اصطلاح ہے۔ اسلام اور اطاعت انسان کے ثابت  
 رویے اور طرزِ عمل کے مظاہر ہیں۔ ان ہی کو منفی اسلوب سے بیان کیا جائے گا تو وہ ہوگا  
 ”تقوی“۔ اس کا مفہوم ہے اللہ تعالیٰ کے احکام کو توڑنے سے پچنا، اس کی نافرمانی سے  
 احتراز کرنا، اس کی ناراضی کا خوف رکھنا، اس کی سزا سے ڈرنا، اس سے بچنے کی کوشش کرنا۔  
 اس کے لیے ترجمہ میں ”پرہیز گاری“، کا لفظ بھی استعمال ہوتا ہے اور ”ڈرنا“، بھی، لیکن کسی  
 اصطلاح کے ایک لفظ میں ترجمہ سے اس کا صحیح اور مکمل مفہوم ادا نہیں ہوتا۔ سورہ آل عمران  
 میں فرمایا گیا:

ہے۔ شیخ سعدی نے بہت خوبصورتی سے شعر کے پیرائے میں اس مفہوم کی ترجمانی کی ہے کہ:

زندگی آمد برائے بندگی  
زندگی بے بندگی شرمندگی

پس ذہن میں رکھئے کہ بندگی کے معنی ہیں ہمہ وقت، ہمہ تن اور ہمہ وجہ اطاعت۔ لیکن محض بندگی یا غلامی ”عبادت“ نہیں ہے جب تک کہ اس میں پرستش شامل نہ ہو۔ پرستش میں محبت کا جذبہ ہوتا ہے۔ زر پرست وہ ہے جس کو مال سے انتہائی محبت ہو۔ وطن پرست، قوم پرست اور شہرت پرست جیسے الفاظ ہمارے ہاں کثرت سے مستعمل ہیں۔ پرستش اور پرستاری ہمارے جانے پہچانے الفاظ ہیں۔ ”پرستار“ ہم بولتے ہیں ”انتہائی محبت کرنے والے“ کے معنی و مفہوم میں۔ چنانچہ عبادت کا مفہوم ہوگا اللہ کی بندگی اور اس کی پرستش۔

جزوی اطاعت قابل قبول نہیں: یہ چار اصطلاحات ہیں جن سے دین کا پہلا اور بنیادی تقاضا ہمارے سامنے آتا ہے۔ لیکن اس ضمن میں اصل شے سمجھنے کی یہ ہے کہ زندگی کے ہر شعبے کو اللہ کی اطاعت کے دائے میں لانے کا نام بندگی ہے۔ اسلام میں جزوی اطاعت کی مطلقاً گنجائش نہیں ہے، اس کا مطالیب کلی اطاعت ہے۔ اس ضمن میں ایک آیت میں آپ کو ناچکا ہوں، یعنی: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اذْخُلُوا فِي السِّلْمِ كَافَةً﴾۔ ایک دوسری آیت اور ملاحظہ کیجیے جس سے یہ بات مزید واضح ہو جاتی ہے۔ اگرچہ اس آیت میں خطاب یہود سے ہے، لیکن یہ بات جان لیجیے کہ اللہ کی سنت تبدیل نہیں ہوتی۔ یہود کو قرآن نے امت مسلمہ کے لیے نشان عبرت کے طور پر پیش کیا ہے۔ اگر امت مسلمہ بھی یہ روش اختیار کرتی ہے جس کا تذکرہ اس آیت میں یہود کے حوالے سے کیا گیا ہے تو پھر ان کے لیے بھی وہی سزا ہوگی جس کے مستحق یہود قرار دیے گئے تھے۔ فرمایا:

﴿أَفَتُوْمُنُونَ بِيَعْضِ الْكَسْبِ وَتَكْفُرُونَ بِيَعْضِ طَفَّمَا جَزَّأَءَ مِنْ يَقْعُلُ  
ذُلِّكَ مِنْكُمُ إِلَّا خَرُزٌ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا طَوَّيْمَ الْقِيَمَةَ يُرَدُّونَ إِلَى أَشَدِ  
الْعَذَابِ طَ وَمَا اللَّهُ بِغَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ﴾ (البقرة)

”کیا تم (ہماری) کتاب کے ایک حصے کو مانتے ہو اور ایک کا انکار کرتے ہو؟ پس تم میں سے جو کوئی بھی یہ حرکت کرے گا اس کی سزا اس کے سوا کچھ نہیں کہ دنیا میں اسے ذلیل و خوار کر دیا جائے، اور قیامت کے دن انہیں شدید ترین عذاب میں جھوک دیا جائے گا، اور جو کچھ تم کرتے ہو اللہ اس سے غافل نہیں ہے۔“

یہ عیداں لیے ہے کہ یہ طرزِ عمل کہ کچھ با توں کو ماننا اور کچھ کو نہ ماننا، اس کے ڈاٹ دے درحقیقت منافقت سے جڑ جاتے ہیں۔ یہ دو عملی ہے، دو رنگی ہے، یہ دو رخا کردار ہے، جبکہ اللہ کو یک رنگی درکار ہے۔ ازروئے الفاظ قرآنی: ﴿صِبْغَةُ اللَّهِ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ اللَّهِ  
صِبْغَةً﴾ (البقرة: ۱۳۸) ”(ہم نے تو اللہ کا رنگ (اختیار کر لیا ہے)، اور اللہ کے رنگ سے بہتر کس کا رنگ ہو سکتا ہے؟“ پس دو رنگی منافقت ہے اور منافق وہ روگ ہے جس کے بارے میں قرآن حکیم نے صراحت کی ہے کہ:

﴿إِنَّ الْمُنَفِّقِينَ فِي الدَّرْكِ الْأَسْفَلِ مِنَ النَّارِ وَلَنْ تَجِدَ لَهُمْ  
نَصِيرًا﴾ (النساء)

”یقیناً منافق جہنم کے سب سے نچلے طبقے میں رہیں گے، اور وہ اپنے لیے کوئی مدگار نہیں پائیں گے۔“

جن حضرات کو بھی قرآن مجید سے تھوڑا بہت شغف ہے، وہ اس بات کو جانتے ہوں گے کہ اللہ تعالیٰ کا غصب کافروں پر اتنا نہیں بھڑکتا جتنا منافقوں پر بھڑکتا ہے۔ سورۃ الصاف میں ہم نے ان دو آیات کا مطالعہ بھی کیا ہے:

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَمْ تَقُولُوا مَا لَا تَفْعَلُونَ ﴿٢﴾ كُبُرَ مَقْنَأً عِنْدَ اللَّهِ أَنْ  
تَقُولُوا مَا لَا تَفْعَلُونَ﴾

”اے اہل ایمان! وہ بات کیوں کہتے ہو جو کرتے نہیں ہو؟ یہ بات اللہ کے نزدیک سخت پیزاری پیدا کرنے والی ہے کہ تم جو کہو اس کو کرو نہیں!“

ہم اپنے آپ کو کہتے ہیں مسلم۔ اور مسلم کا معنی ہے مطیع فرمان۔ جبکہ ہمارا حال یہ ہے کہ ہم اللہ کے احکام کو اٹھا کر پس پشت ڈال دیتے ہیں۔ ہم کہتے ہیں کہ ہم اللہ کے بندے ہیں۔ بندے کا معنی ہے غلام۔ اس حیثیت سے ہمیں اللہ کے تمام احکام مانے چاہئیں، ان پر

عمل کرنا چاہیے۔ جس کو اس نے حرام ٹھہرایا ہے اسے ترک کرنا چاہیے اور جن چیزوں کو واجب اور فرض قرار دیا ہے ان کو ادا کرنا چاہیے۔ اگر ہم اللہ کے ان احکام کو جو ہمیں پسند نہ ہوں، پس پشت ڈال دیں تو ہم پر یہ بات بالکل صادق آئے گی کہ **لَمْ تَقُولُونَ مَا لَمْ تَفْعَلُوْنَ !!**

ارکانِ اسلام اور ان کی اہمیت: ہماری اب تک کی گفتگو کا حاصل یہ ہے کہ دین کے تقاضوں میں سے پہلا تقاضا اسلام پر کار بند اور عمل پیرا ہونا ہے۔ اس کے لیے چار اصطلاحات ہیں: (۱) اسلام (۲) اطاعت (۳) تقویٰ (۴) عبادت۔ ان میں جامع ترین اصطلاح عبادت ہے، جس کا مفہوم ہمہ تن، ہمہ وقت اور ہمہ جہت بندگی اور پرستش ہے، یعنی محبت کے جذبے سے سرشار ہو کر کلی اطاعت! اب میں چاہوں گا کہ ضمیمہ (Appendix) کی حیثیت سے اس کے ساتھ یہ بات جوڑ لیجیے کہ یہ کام آسان نہیں ہے، بڑا مشکل ہے۔ اسی لیے تو علامہ اقبال نے کہا تھا کہنے چوں می گویم مسلمانم ب لرم  
کہ دام مشکلات لالہ را!

یعنی میں جب یہ کہتا ہوں کہ میں مسلمان ہوں تو مجھ پر کپکپی طاری ہو جاتی ہے، کیونکہ مجھے معلوم ہے کہ ”لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ“، کہنے سے کیا لازم آتا ہے! جو اس کی حقیقت سے واقف نہیں انہیں کوئی فرق نہیں پڑتا، لیکن جن کو اس کلمے کے تقاضوں اور مطالبوں کا علم ہے وہ تو واقعتاً یہ کلمہ زبان سے ادا کرتے ہوئے کانپ اٹھتے ہیں۔ لہذا اللہ تعالیٰ نے ہم پر یہ کرم فرمایا کہ اس مشکل کو آسان کرنے کے لیے چار عبادات عطا فرمادیں، جنہیں ارکانِ اسلام بھی کہا جاتا ہے۔ حضرت عبد اللہ بن عمر رض روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

(بُشِّنِيَ الْإِسْلَامُ عَلَى خَمْسٍ : شَهَادَةُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ وَأَقْامِ الصَّلَاةَ وَإِيتَاءِ الزَّكُوْرَةَ وَحَجَّ الْبَيْتِ وَصَوْمُ رَمَضَانَ) (۱)

(۱) صحيح البخاري، كتاب الإيمان، باب بنى الإسلام على خمس۔ وصحیح مسلم، كتاب الإيمان، باب بيان ارکان الإسلام ودعائمه العظام۔ واللطف له۔

”اسلام کی بنیاد پانچ چیزوں پر ہے: گواہی دینا کہ اللہ کے سوا کوئی معبود نہیں اور یہ کمود (صلی اللہ علیہ وسلم) اس کے بندے اور رسول ہیں، نماز قائم کرنا، زکوٰۃ ادا کرنا، بیت اللہ کا حج کرنا اور رمضان کے روزے رکھنا۔“

ہر شخص شہادتیں کی ادائیگی سے اسلام میں داخل ہوتا ہے۔ یہ گویا بنیاد اور فاؤنڈیشن عملی ستون چار ہیں: نماز، زکوٰۃ، حج بیت اللہ اور رمضان کے روزے۔ ان ہی کو ہم ”عبادات“ کہہ دیتے ہیں، اگرچہ پورے قرآن مجید میں ان کے لیے لفظ ”عبادت“ کہیں نہیں آیا۔ عبادات کا لفظ اسی مفہوم میں آیا ہے جس کی تشریح میں نے کی ہے۔ یعنی یہ کہ انسان ہمہ وقت ہمہ تن، ہمہ جہت اللہ کی محبت سے سرشار ہو کر اس کی بندگی اور پرستش کرے۔ لیکن یہ ”عبادات“ اس فریضہ عبادت رب کے لیے انسان کو تیار کرتی ہیں اور اس راہ کی رکاوٹوں کو دوڑ کرنے میں اس کی مدد و معاون ہوتی ہیں۔ چنانچہ نماز کا نظام اس لیے عطا ہوا کہ دن میں پانچ مرتبہ اپنی مصروفیات سے نکلو اور اللہ کے رو ب رو کھڑے ہو کر اپنے قول و فرار **﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ﴾** (الفاتحة) کی تجدید کرو اور اپنے ایمان کو تازہ رکھو۔ لہذا فرمایا گیا: **﴿أَقِمِ الصَّلَاةَ لِذِكْرِي﴾** (طہ) ”نماز قائم کرو میری یاد کے لیے۔“ کہیں مصروفیات میں گم ہو کر اپنے رب کو بھول نہ جاؤ۔ زکوٰۃ کی عبادات اس لیے مرحمت فرمائی ہے کہ مال کی محبت کو دل سے کھڑا چا جاسکے، جو بڑی تباہ کن شے ہے اور سو امراض کا ایک مرض ہے۔ روزہ اس لیے فرض ہوا کہ **﴿لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ﴾** ”تاکہ تم پر ہیز گار بن جاؤ!“، نفس کا گھوڑا بڑا منہ زور ہے، اس کو لگام دینے اور قابو میں رکھنے کی روزوں کے ذریعے تربیت حاصل ہو جائے اور اس کے بے محابا تقاضوں سے بچا جاسکے۔ اور حج کے اندر یہ تمام برکات جمع کر دی گئیں۔ اس میں ذکر بھی ہے، طواف بھی ہے۔ اس میں احرام کی پابندیاں بھی ہیں جو روزے سے مشابہ ہیں۔ اس میں پیسے کا خرچ بھی ہے جو زکوٰۃ کے مشابہ ہے۔ تو یہ چار ارکانِ اسلام یا چار عبادات اس لیے فرض کی گئیں تاکہ اسلام کی چھت ان ارکان یعنی ستونوں پر استوار ہو جائے۔ یہ ارکانِ اسلام عبادات کلی کے لیے سہارے اور support کا کام انجام دیں۔ تو اللہ تعالیٰ نے ہمارے لیے یہ تسہیل فرمائی

﴿إِذْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمُوَعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَحَادِلُهُمْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ﴾ (النحل: ١٢٥)

”پکارا و اپنے رب کے راستے کی طرف حکمت کے ساتھ اور موعظہ حسنے کے ساتھ اور ان (کچھ بحثوں) سے مجاہد کرو اس طور پر جو بہت عمدہ ہو۔“

**(۳) امر بالمعروف و نهی عن المنکر:** یہ اصطلاح بڑی اہم ہے۔ امر بالمعروف کا مطلب ہے نیکی کا پرچار، نیکی کی تلقین، نیکی کا حکم۔ اور نہی عن المنکر سے مراد ہے بدی اور بُرائی سے لوگوں کو روکنا، بدی اور بُرائی کی اشاعت کے آڑے آنا۔ اور اگر قوت و طاقت میسر ہو تو بدی اور بُرائی کو بزور روکنا۔ اس کے لیے حدیث میں یہ الفاظ وارد ہوئے ہیں:

﴿مَنْ رَأَى مِنْكُمْ مُنْكَرًا فَلْيُعِرِّهْ بِيَدِهِ فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَلِسَانِهِ فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَبَقْلِهِ وَذَلِكَ أَضْعَفُ الْإِيمَانِ﴾ (۱)

”تم میں سے جو کوئی بھی کسی منکر کو دیکھے اس کا فرض ہے کہ وہ اسے اپنے ہاتھ سے (یعنی طاقت سے) بدالے۔ اگر اس کی استطاعت نہ رکھتا ہو تو اپنی زبان سے (یعنی تلقین و تیحیت سے اس بُرائی کو روکے)۔ اگر اس کی بھی طاقت نہ رکھتا ہو تو اپنے دل سے (اس کے خلاف نفرت کا اظہار کرے) اور یہ ایمان کا کمزور ترین درجہ ہے۔“

یعنی کم از کم دل میں کڑھن تو ہو۔ اگر یہ کڑھن بھی نہ ہو تو اس کیفیت کے لیے دوسری حدیث میں یہ الفاظ آئے ہیں:

﴿.....وَكُلِّيْسَ وَرَاءَ ذِلِّكَ مِنَ الْإِيمَانِ حَبَّةَ خَرْدَلٍ﴾ (۲)

”.....اور اس کے بعد قوای ایمان رائی کے دانے کے برابر بھی موجود نہیں۔“

یعنی تم بدی کو دیکھو منکر کو دیکھو اور تمہارے احساسات پر جوں بھی نہ رینگنے پائے۔ بُرائی کو دیکھتے ہوئے گزر جاؤ لیکن یہ صدمہ بھی نہ ہو کہ یہ کیوں ہو رہا ہے، کیوں میرے ہاتھ میں اتنی

(۱) صحيح مسلم، كتاب الایمان، باب بیان کون النہی عن المنکر من الایمان..... عن ابی سعید الخدری (رضی اللہ عنہ).

(۲) ایضاً - عن عبد اللہ بن مسعود (رضی اللہ عنہ).

ہے اور ہمارے لیے یہ آسانی فراہم فرمائی ہے۔ یہاں پہلی بات سے متعلق گفتگو ختم ہوئی۔ اب آئیے دوسری بات کی طرف!

### دوسر افریضہ - دین کو دوسروں تک پہنچانا

میں نے عرض کیا تھا کہ ہمارا دوسرا فرض اور ہماری دوسری ذمہ داری یہ ہے کہ ہم اسلام کو پھیلائیں۔ پہلی ذمہ داری تو یہ ہے کہ ہم اس پر خود عمل پیرا ہوں، اس پر کار بند ہوں۔ لیکن دوسرا فرض اور دوسری ذمہ داری اسلام کو پھیلانے سے تعلق رکھتی ہے۔ اس ذمہ داری کے لیے بھی کئی اصطلاحات ہیں، لیکن چار کو ضرور ذہن نشین کر لیا جائے۔

**(۱) تبلیغ:** یعنی پہنچانا۔ دوسروں تک پہنچائیں گے تو اسلام پھیلے گا۔ رسول اللہ ﷺ نے دو حکم دیا گیا:

﴿يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ إِبْرَاهِيمَ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ﴾ (المائدہ: ۶۷)

”اے رسول! پہنچا دو جو کچھ نازل ہوا ہے آپ پر آپ کے رب کی طرف سے۔“

اور رسول اللہ ﷺ نے ہمیں حکم دے دیا: (بِلِّغُوا عَنِّيْ وَلُوْ آیَةً) (۱) ”پہنچاؤ میری جانب سے خواہ ایک ہی آیت“۔ جتنے الوداع میں آپ ﷺ نے یہ فرمایا کہ تبلیغ کی ذمہ داری تا قیام قیامت کے پر دفر مادی کہ: (فَلِمَّا لَيْلَةَ الشَّاهِدُ الْغَائِبَ) (۲) ”اب پہنچائیں وہ جو یہاں موجود ہیں ان کو جو موجود نہیں ہیں۔“

**(۲) دعوت:** یعنی لوگوں کو اسلام کی طرف بلانا۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿وَمَنْ أَحْسَنْ قُوْلًا مِمَّنْ دَعَ إِلَى اللَّهِ وَعَمِلَ صَالِحًا﴾

(خَمْ السجدة: ۳۳) ”اور اس شخص سے بہتر بات کس کی ہوگی جو اللہ کی طرف بلا تاہو!“ اور:

(۱) صحيح البخاری، كتاب احاديث الانبياء، باب ما ذكر عن بنى اسراء يل.

(۲) صحيح البخاري، كتاب الحج، باب الخطبة ایام منی۔ و صحيح مسلم، كتاب القسامه والمحاربين والقصاص والديات۔ باب تغليظ تحريم الدماء والاعراض والاموال۔

”اور اسی طرح ہم نے تمہیں ایک درمیانی امت (بہترین امت) بنایا تاکہ تم گواہ ہو جاؤ پوری نوع انسانی پر اور رسول گواہ ہو جائیں تم پر۔“

عبدت رب کے بعد شہادت علی الناس کی یہ دوسری اہم ذمہ داری ہے جو امت کے سپر کی گئی۔ اس کی نزاکت کو جان لیجیے۔ اگر رسول بالفرض اللہ کا پیغام نہ پہنچاتے تو اللہ کے ہاں وہ مسئول اور ذمہ دار ہوتے! انہوں نے پہنچا دیا لہذا وہ بری ہو گئے اور باقی دنیا کو پہنچانے کی ذمہ داری امت کے حوالے کر کے تشریف لے گئے۔ اس لیے کہ محمد رسول اللہ ﷺ پوری نوع انسانی کے لیے رسول بنا کر بھیجے گئے تھے، صرف عرب کے لیے تو نہیں۔ از روئے الفاظ قرآنی: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا كَافَةً لِلنَّاسِ بَشِيرًا وَنَذِيرًا﴾ (سما: ۲۸) اور: ﴿قُلْ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنِّي رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا﴾ (الاعراف: ۱۵۸) اور: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ﴾ (الانبیاء)۔ باقی دنیا کوون پہنچائے گا؟ اس کے متعلق میں عرض کرچکا کہ جب تک الوداع میں آنحضرت ﷺ نے فرمادیا کہ اب یہ کام تمہارے ذمے ہے۔ میں نے تمہیں پہنچا دیا، اب تم ان کو پہنچاؤ جو یہاں نہیں ہیں۔

یہاں یہ بات مزید سمجھ لیجیے کہ یہ صرف اس وقت کی دنیا والوں کا معاملہ نہیں تھا۔ اب تو دوسری رسالتِ محمدی کا دور ہے (علی صاحبہا الصلوٰۃ والسلام)۔ اب تا قیامِ قیامت بنی نوع انسان کے لیے شہادت علی الناس کی ذمہ داری کوں ادا کرے گا؟ یہ ذمہ داری امتِ محمد کی ہے (علی صاحبہا الصلوٰۃ والسلام)۔ اگر امت یہ فریضہ ادا نہیں کرتی تو جان لیجیے کہ دنیا کی گمراہی کا وباں اُس کے سر آئے گا۔ آپ یہ سمجھتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ کا اُمّتی ہونے سے آپ کو اللہ تعالیٰ کے ہاں کوئی کریڈٹ مل جائے گا! میں آپ کو دوسرا رُخ دکھار ہا ہوں۔ یہ تو اتنی بڑی ذمہ داری ہے کہ اگر آپ اسے ادا نہیں کرتے تو دنیا کی مصلحت اور گمراہی کا وباں بھی آپ کے ذمہ آئے گا۔ بنی نوع انسان عدالت اُخروی میں یہ عذر پیش کرنے میں بڑی حد تک حق بجانب ہوں گے کہ اے اللہ! ان کے پاس تیری آخی اور مکمل کتاب تھی، ان کے پاس تیرادیں تھا، یہ تیری شریعت کے علم بردار تھے، یہ تیرے آخی نبی اور رسول کے اُمّتی تھے، انہوں نے اس دین کو نہ ہم تک پہنچایا اور نہ خود اس پر عمل کیا۔ یہ تیری آخی کتاب اور

طاقت نہیں ہے کہ میں اس کو روک سکوں! اگر یہ کیفیت ہے تو جان لو کہ ایمانِ رائی کے دانے کے برابر بھی دل میں موجود نہیں۔ اور یہ فتویٰ کس کا ہے؟ یہ حقیقی معنی عظیمِ محمد رسول اللہ ﷺ کا فتویٰ ہے۔ ان کا فتویٰ کون رڑ کرے گا؟ اور اگر رڑ کرے گا تو کیا ایمانِ سلامت رہ جائے گا؟

**(۲) شہادت علی الناس:** یہ چوتھی اصطلاح جامع ترین ہے۔ شہادت علی الناس کا مفہوم یہ ہے کہ لوگوں پر جنت قائم کر دینا تاکہ قیامت کے دن عدالتِ خداوندی میں گواہی دے سکو اور testify کر سکو کہ پروردگار! ہم نے تیرادیں پہنچا دیا تھا۔ یہ وہ اصطلاح ہے کہ یہاں آ کر تبلیغ و دعوت کا تعلق کا رسالت سے جا کر جڑ جائے گا۔ رسول کیوں بھیجے گئے؟ اس کو سورۃ النساء کی آیت ۳۱ سے سمجھئے جہاں فرمایا:

﴿فَكَيْفَ إِذَا جِئْنَا مِنْ كُلِّ أُمَّةٍ بِشَهِيدٍ وَجِئْنَا بِكَ عَلَى هُوَ لَكَ شَهِيدًا﴾

”پس اس دن کیا حال ہوگا جس دن ہم ہر امت میں سے (اُس پر) ایک گواہ کھڑا کریں گے اور (اے نبی) آپ کو گواہ بنا کر لائیں گے ان کے خلاف!“ کیوں؟ اس لیے کہ رسول یہ گواہ دیں گے کہ اے رب! میں نے تیرا پیغام پہنچا دیا تھا۔ اب اپنے اعمال و افعال کے یہ لوگ خود ذمہ دار ہیں۔ اب بتائے کہ یہ گواہی ہمارے حق میں جائے گی یا خلاف؟ ظاہر ہے یہ گواہی خلاف جاری ہے۔ عدالتِ خداوندی میں رسول دراصل استقاش کے گواہ (Prosecution witness) ہوں گے۔ وہ کہیں گے کہ اے پروردگار! میں نے تیرا پیغام بے کم و کاست ان لوگوں تک پہنچا دیا تھا، اب ان کی ذمہ داری تھی کہ یہ تیرا پیغام بنی نوع انسان تک پہنچا کر ان پر جنت قائم کریں۔ سورۃ البقرۃ میں فرمایا گیا کہ ہم نے جو تمہیں اُمّت و سلطیعنی بہترین امت بنایا ہے تو یہ اسی فریضہ شہادت علی الناس کی ادائیگی کے لیے ہے۔

﴿وَكَذِلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لِتُكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ وَيَكُونُونَ الرَّوْسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا﴾ (آیت ۱۴۳)

سے تو کوئی شخص ایسا نہیں ہو سکتا جو اس بات کو جانتا نہ ہو۔ تو اگر یہ دین ایک مکمل نظام حیات ہے تو اس کو قائم کیوں نہیں کرتے؟ یہ صرف تبلیغ و تلقین کی خاطر یا محض تحقیقی مقاولے لکھنے اور چھاپنے کی غرض سے یاد رکھنے کرنے اور قصیدے کہنے کے لیے تو نہیں ہے۔ نظام اگر بالفعل قائم ہو تو اسے نظام کہا جائے گا، ورنہ وہ نظام ہے ہی نہیں۔ پھر تو وہ محض ایک خیالی جنت (Utopia) ہے یا ایک ایسا نظریہ جس کا عمل کی دنیا سے کوئی تعلق نہ ہوا!

اس تیسری ذمہ داری کے لیے قرآن حکیم میں ہمیں چار اصطلاحات ملتی ہیں، جن میں سے دو کمی سورتوں میں وارد ہوئی ہیں اور دو مدنی سورتوں میں۔

(۱) **تکبیر رب**: یہ اصطلاح کمی سورتوں میں سے سورۃ المدثر میں آئی ہے، جہاں فرمایا گیا: «وَرَبَّكَ فَكَبِيرٌ» اور اپنے رب کو بڑا کرو! آپ شاید حیران ہوں کہ میں نے یہ کیا ترجمہ کیا ہے!..... تو جان لیجیے کہ تکبیر کا لفظی معنی ہے کسی شے کو بڑا کرنا۔ تغیر کا معنی ہے کسی شے کو چھوٹا کرنا۔ سوال پیدا ہوتا ہے کہ رب کو بڑا کرنا چہ معنی دارد؟ وہ تو بذاتہ بڑا ہے، لیکن حقیقت یہ ہے کہ یہ دنیا والے اس کی بڑائی کو عملًا تسلیم نہیں کر رہے۔ چنانچہ تکبیر رب سے مراد ہے اس کی بڑائی کو منوانا، اسے تسلیم کرنا اور تشرییعی معاملات میں اسی کے حکم کی تغییر کرنا۔ جیسا کہ فرمایا گیا: ﴿إِنَّ الْحُكْمَ إِلَّا لِلَّهِ﴾ اور بقول علامہ اقبال نے سروری زیبا فقط اُس ذاتِ بے ہمتا کو ہے حکمران ہے اک وہی باقی باتاں آزری!

غور کیجیے کہ اس لحاظ سے تو وہ کہیں بڑا نظر نہیں آتا! بڑے تو ہم بنے بیٹھے ہیں۔ کیا آج ہمارا طرز عمل یہی نہیں ہے کہ حکم تو بس ہمارا چلے گا، ہم نہیں جانتے کہ اللہ کون ہے! بتائیے، آج پوری دنیا کا یہ رویہ ہے کہ نہیں؟ ہم اذانوں میں کہہ دیتے ہیں ”اللہ اکبر“، جلوسوں اور جلوسوں میں ”نورہ تکبیر“ کے جواب میں فلک شنگاف انداز میں کہہ دیتے ہیں ”اللہ اکبر“..... لیکن کہنے کو جتنا چاہیں کہہ لیں کہ اللہ سب سے بڑا ہے، حقیقت میں اللہ کہاں بڑا ہے؟ اس کی بڑائی اور اس کی کبریائی نظام حیات میں تو بالفعل کہیں بھی نافذ نہیں۔ حالانکہ ”تکبیر رب“ کا اصل تقاضا یہ ہے کہ وہ نظام قائم کیا جائے جس میں اللہ کی حاکمیت

آخري نبی کی تعلیمات پر خزانے کے سانپ بن کر بیٹھے رہے۔

میں آپ کی نصیح و خیر خواہی کا حق ادا نہیں کر پاؤں گا اگر میں آپ کو متنبہ نہ کر دوں کہ اگر آپ کا طرز عمل یہ ہو گا تو آخرت میں لینے کے دینے پڑ جائیں گے۔ خدار مجھے بتائیے کہ اللہ رب العزت کی عدالت میں جب ہم سے یہ سوال ہو گا کہ تم ہمارے آخری نبی و رسول جناب محمد ﷺ کے امتی تھے تمہارے پاس ہمارا دین تھا، تم حامل قرآن تھے، ہم نے چینیوں اور امریکیوں کو اپنادین نہیں دیا تھا بلکہ اس کا وارث تم کو بنایا تھا اور یہ تمہاری ذمہ داری لگائی تھی کہ ان تک ہمارا دین پہنچاؤ، ہم نے محمد ﷺ کو رو سیوں میں مبعوث نہیں کیا تھا، ان تک پہنچنا تمہارے ذمے تھا، تو ہمارے پاس کیا جواب ہو گا؟ دوسروں تک دین نہ پہنچانے کی ذمہ داری ہم پر ہوگی یا نہیں؟ تو یہ ہے دوسری ذمہ داری جسے میں نے چار اصطلاحات کے حوالے سے بیان کیا ہے۔ اور ہمارا حال یہ ہے کہ ہم دوسروں تک تو کیا پہنچائیں گے، آج ہم خوب تھا جن ہم تک پہنچے۔ ہم تو، إِنَّا مَا شَاءَ اللَّهُ بِإِذْنِهِ أَشَّى طور پر (by birth) اور نام کے مسلمان ہیں کہ علامہ اقبال کے بقول:

یوں تو سید بھی ہو، مرزا بھی ہو، افغان بھی ہو!

تم سبھی کچھ ہو، بتاؤ تو مسلمان بھی ہو؟

### تیسرا فریضہ - دین کو قائم کرنا

اب آئیے تیسری ذمہ داری کی طرف۔ یعنی یہ کہ دین کو قائم کیا جائے۔ ایک ہے تبلیغ و دعوت یعنی دین کو پھیلانا، اسے دوسروں تک پہنچانا، اس کی طرف لوگوں کو بلانا اور ایک ہے اسے قائم و غالب کرنا۔ ان دونوں میں بڑا فرق ہے۔ اسلام اگر ایک مکمل نظام حیات ہے، جیسا کہ فی الواقع وہ ہے ﴿إِنَّ الدِّينَ عِنْدَ اللَّهِ الْأَسْلَامُ﴾ تو اسے بالفعل قائم کیا جانا چاہیے۔ ہم یہ بات بڑے فخر سے کہا کرتے ہیں کہ ہمارا دین ایک مکمل ضابطہ حیات ہے۔ آج پاکستان میں شاید ہی کوئی پڑھا کھا شخص ایسا ہو جو یہ بات نہ جانتا ہو اور نہ کہتا ہو۔ یہ فکر بڑا عام ہے۔ کم از کم ہمارے دروس و خطابات کے سامعین اور ہمارے لٹریچر کے قارئین میں

الْتَّغَابُنُ》 (النَّجَابِينَ: ٩) ..... یہ انذار ہے اور یہی نبی اکرم ﷺ کی جدوجہد کا نقطہ آغاز ہے۔ لیکن جانا کدھر ہے، آخری منزل کون سی ہے؟ اس کا تعین الگی آیت میں کر دیا گیا: 《وَرَبَّكَ فَكَبَرُ》 یعنی وہ منزل ہے تکبیر رب! اور آپ غور کیجیے، تینیس سال میں آنحضرت ﷺ نے تکبیر رب فرمادی کہ نہیں؟ ..... یہ ماننا پڑتا ہے کہ جزیرہ نما عرب میں آپ نے وہ نظام قائم فرمادیا جس میں اختیار اعلیٰ (Supreme Authority) اور حاکمیت مطلقہ کا مالک فقط اللہ عزوجل، ہی کو تسلیم کیا گیا تھا۔

خیال رہے کہ تکبیر رب کی ذمہ داری آنحضرت ﷺ کو مرتبہ رسالت پر مأمور ہونے کے وقت ہی سونپ دی گئی تھی۔ یہ بات میں اس لیے کہہ رہا ہوں کہ بعض مفسرین کی یہ رائے ہے اور مجھے بھی اس سے اتفاق ہے کہ پہلی وحی یعنی سورۃ العلق کی ابتدائی پانچ آیات سے آنحضرت ﷺ کی نبوت کا اور دوسری وحی یعنی سورۃ المدثر کی ابتدائی سات آیات سے آنحضرت ﷺ کی رسالت کا آغاز ہوا تھا۔ واللہ اعلم!

(۲) اقامتِ دین: اسی ذمہ داری کے لیے دوسری اصطلاح اقامتِ دین ہے جو ایک دوسری کمی سورۃ الشوریٰ میں وارد ہوئی۔ فرمایا گیا:

﴿أَقِيمُوا الدِّينَ وَلَا تَتَفَرَّقُوا فِيهِ﴾ (آیت ۱۳)

”دین کو قائم کرو اور اس بارے میں تفریقے میں نہ بڑو۔“

قائم کون سی چیز کو کہتے ہیں؟ اس کو جو کھڑی ہو۔ زمین پر پڑی ہوئی چیز تو قائم نہیں کہلاتی۔ کوئی چیز گر جائے تو کہا جاتا ہے کہ اس کو قائم کرو اسے کھڑا کرو۔ دین اگر پہلے سے قائم ہے تو اسے قائم رکھنا اہل دین کی ذمہ داری ہوگی اور اگر زمین بوس ہو تو اس کا اپنے ماننے والوں سے یہ تقاضا ہے کہ اسے قائم کریں، اسے کھڑا کریں۔ اسی دین کے مطابق نظامِ معيشت و معاشرت استوار ہو اسی کے مطابق نظام حکومت و سیاست قائم ہو۔ اگر یہ صورت ہے تو ”أَقِيمُوا الدِّينَ“ کا تقاضا پورا ہو رہا ہے اور اگر نہیں تو جان بھیج کے محض تلاوت اور مرح سرائی کے لیے تو یہ دین نہیں اُتارا گیا۔ دیکھئے سورۃ المائدۃ میں فرمایا:

﴿قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَبِ لَسْتُمْ عَلَى شَيْءٍ حَتَّىٰ تُقْيِيمُوا التَّوْرَةَ وَالْأُنْجِيلَ

مطلقہ (Absolute Sovereignty) کو تسلیم کیا جائے، مانا جائے کہ آخری اختیار اُس کا ہے اور آخری فیصلہ اُس کے ہاتھ میں ہے۔ یہ نظام قائم کرو گے تو تکبیر رب کا تقاضا پورا ہوگا۔

دیکھئے، نبی اکرم ﷺ کو بذریعہ وحی پہلا حکم ملا: 《إِقْرَأْ》۔ پہلی وحی میں تبلیغ اور دعوت کا کوئی ذکر نہیں، البتہ ”إِقْرَأْ“ دو مرتبہ آیا ہے:

《إِقْرَأْ بِاسْمِ رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ الْإِنْسَانَ مِنْ عَلَقٍ إِقْرَأْ وَرَبِّكَ الْأَكْرَمُ الَّذِي عَلِمَ بِالْقُلُمِ عَلِمَ الْإِنْسَانَ مَا لَمْ يَعْلَمْ》 (العلق) دوسری وحی سورۃ المدثر کی ابتدائی آیات ہیں۔ وہاں با قاعدہ خطاب سے بات شروع ہوئی: 《يَا أَيُّهَا الْمُدَثَّرُ》 ”اے لحاف میں لپٹ کر لیٹنے والے!“ خطاب کے بعد پہلا حکم ملا: 《قُمْ فَانْذِرُ وَرَبَّكَ فَكَبَرُ》 کھڑے ہو جاؤ، کمر بستہ ہو جاؤ، مستعد ہو کر پانا فرض منصی ادا کرو! دو کام کرو، انذار اور تکبیر رب! بنی نوع انسان کو خبردار اور آگاہ کر، زندگی کے ماتلوں کو جگاؤ کہ کس دھوکے میں پڑے ہوئے ہوئے زندگی صرف یہ زندگی نہیں ہے، اصل زندگی وہ ہے جو موت کے بعد آئے گی۔ 《وَمَا هِذَهُ الْحَيَاةُ الدُّنْيَا إِلَّا لَهُ وَلَعَبٌ طَوَانَ الدَّارَ الْأُخْرَةَ لِهِ الْحَيَاةُ مَلَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ》 (العنکبوت) کے لئے لوگو! اچھی طرح جان لوئیدنیا کی زندگی عارضی زندگی ہے اور بس ایک ھیل اور دل کا بہلاوا ہے، اور اصل زندگی کا گھر تو آخرت کا گھر ہے، کاش لوگوں کو سمجھ آجائے! اور یہ کہ قیامت کا دن آنے والا ہے، جس دن سب کو اپنے رب کے حضور میں جواب دہی کے لیے لازماً کھڑے ہونا ہوگا۔ 《أَلَا يَظْنُنَ أُولَئِكَ أَنَّهُمْ مَبْعُوثُونَ لِيَوْمٍ عَظِيمٍ يَوْمٍ يَقُولُ النَّاسُ لِرَبِّ الْعَلِمِينَ》 (المطففين) ”کیا یہ لوگ نہیں سمجھتے کہ ایک بڑے دن (یعنی قیامت کے روز) اٹھا کر لائے جانے والے ہیں؟ اُس دن جب پوری نوع انسانی اس کائنات کے مالک کے سامنے (جواب دہی کے لیے) کھڑی ہوگی۔“ انسان اس زعم میں بتلانہ رہے کہ یہ محض ڈراوا ہے۔ یہ دن آ کر رہے گا اور یہی اصل ہار جیت کا دن ہوگا۔ از روئے الفاظ قرآنی: 《يَوْمَ يَجْمَعُ مُكْبَرُ الْجَمِيعُ ذِلْكَ يَوْمُ

میں دین کو کوئی دخل نہ ہو! مالی معاملات کو ہم شریعت کے تحت لانے کے لیے کسی طور پر تیار نہ ہوں اور اس سے گریز کے لیے عذر رات کا انبار لگا دیں، حدود و تعزیراتِ اسلامی کے نفاذ کا فیصلہ اگر کر بھی لیں تو اس پر عمل درآمد کے لیے عملاً کوئی پیش رفت نہ ہو۔ سڑ و جاب کے احکام کے بارے میں ہماری سوچ یہ ہو کہ یہ زمانے کا ساتھ نہیں دے سکتے، لہذا ان کے نفاذ کا سوال ہی پیدا نہیں ہوتا، بلکہ اس معاملے میں دین کے احکام کی پوری ڈھنڈی سے خلاف ورزی میں ہمارے قدم آگے بڑھتے چلے جائیں اور مرد و وزن کی مساوات اور زندگی کے ہر میدان اور ہر شعبے میں دونوں کو شانہ بشانہ موقع فراہم کرنا ہمارا نعرہ (slogan) بن جائے، عورت کے تقدس کو ہم برسر بازار نیلام کریں اور اسے اشتہار و تشویہ کی جسں بن کر کھو دیں۔

ہمارا حال تو اتنا پتلا ہے کہ صدر ایوب کے دور میں جو عالمی قوانین بذریعہ آرڈی نینس جاری ہوئے تھے اور جن کی اکثر دفعات کو پاکستان میں موجود تمام فرقوں کے علماء نے متفقہ طور پر خلاف اسلام قرار دیا تھا، ان کو قانونی طور پر شریعت کو رٹ میں زیر بحث نہیں لایا جاسکتا۔ اس لیے کہ معلوم ہے کہ شریعت کو رٹ خلاف شریعت دفعات کو گواہ نہیں کرے گی اور اس طرح مغرب زدہ اور ابادیت پسند خواتین و حضرات کے ایک چھوٹے لیکن با اثر طبقے کی ناراضگی کا اندر یشہ ہے اور اس طبقے کو مطمئن رکھنا ضروری ہے۔ گویا اللہ تعالیٰ کی ناراضگی سے زیادہ خوف ہمیں اس مغرب زدہ اور ابادیت پسند طبقے کا ہے۔ اس کا مطلب یہی تو ہے کہ ہم نے دین کے حصے بخڑے کر دیے ہیں۔ ستم ظریقی ملاحظہ کیجئے کہ ”شریعت کو رٹ“ کے نام سے ایک ادارہ قائم کیا گیا لیکن طے کر دیا گیا کہ فلاں فلاں امور اس کو رٹ کے دائرے سے باہر ہیں، حتیٰ کہ عالمی قوانین بھی اس کی حدود کار میں نہیں آتے۔ حالانکہ عالمی قوانین پر قرآن حکیم نے سب سے زیادہ تفصیل سے بحث کی ہے اور یہ بحث ایک دو نہیں، متعدد سورتوں میں پھیلی ہوئی ہے۔ ہمارے یہ عالمی قوانین وہ تھے جن کو انگریز تک نہ نہیں پھیلا تھا۔ یہ امر واقعہ ہے کہ انگریز نے ہمارے Personal Law کو ہاتھ نہیں لگایا تھا۔ یہ ہماری بد نجتی ہے کہ اسلامی جمہوریہ پاکستان کے قیام کے بعد اسلام کے عالمی قوانین کی کثری بیونت کی گئی۔ ایک مارشل لاء آیا تو مسخ شدہ غیر اسلامی قوانین نافذ

وَمَا أَنْزَلَ إِلَيْكُمْ مِّنْ رِّسْكُمْ ۝ (آیت ۶۸)

”(اے نبی صاف صاف) کہہ دیجیے کہاے اہل کتاب! تم ہرگز کسی اصل پر نہیں ہو جب تک کہ تم تورات اور بیت المقدس کو اور دوسری کتابوں کو قائم نہ کرو جو تمہارے رب کی طرف سے نازل کی گئی ہیں۔“

یہاں وہی لفظ اقامت (قائم کرنا) آیا ہے۔ اب اس آیت میں بغرض تفصیل ”یَا أَهْلَ الْكِتَابِ“ کی جگہ ”یَا أَهْلَ الْقُرْآنِ“ اور ”تورات و بیت المقدس“ کی جگہ ”قرآن“ رکھ دیجیے تو بات یوں ہو گی: یَا أَهْلَ الْقُرْآنِ لَسْتُمْ عَلَى شَيْءٍ حَتَّىٰ تُقِيمُوا الْقُرْآنَ کہاے اہل قرآن، اے حاملانِ کتاب اللہ! تمہاری کوئی حیثیت نہیں ہے جب تک تم قرآن کو قائم نہ کرو۔ قرآن حکیم اگر واقعی ضابطہ حیات ہے، جیسا کہ فی الواقع وہ ہے، تو اس کو نافذ کیا جانا چاہیے۔ قرآن نے اگر کوئی نظام دیا ہے، اور واقعی دیا ہے، تو وہ نظام قائم ہونا چاہیے۔ یہ تصریح شرح ہوئی ”اقامتِ دین“ کی جو کمی و ورکی دوسری اصطلاح ہے۔

**(۳) یَكُونُ الدِّینُ كُلَّهُ لِلَّهِ :** یہ تیری اصطلاح مدنی دور کی ہے اور یہ دو سورتوں (البقرۃ اور الانفال) میں آئی ہے۔ سورۃ البقرۃ میں فرمایا:

﴿وَقَاتِلُوْهُمْ حَتَّىٰ لَا تَكُونَ فِتْنَةٌ وَّ يَكُونُ الدِّينُ كُلَّهُ لِلَّهِ ۝﴾ (آیت ۱۹۳)

”اور جنگ کرو ان (مشرکین) سے یہاں تک کہ فتنہ باقی نہ رہے اور دین اللہ ہی کے لیے ہو جائے!“

سورۃ الانفال میں بات اور آگے بڑھی۔ وہاں فرمایا:

﴿وَقَاتِلُوْهُمْ حَتَّىٰ لَا تَكُونَ فِتْنَةٌ وَّ يَكُونُ الدِّينُ كُلَّهُ لِلَّهِ ۝﴾ (آیت ۳۹)

”اور (مسلمانوں!) تم ان سے جنگ جاری رکھو جب تک فتنہ فروزہ ہو جائے اور دین کل کا کل اللہ ہی کے لیے نہ ہو جائے۔“

یہ نہ ہو کہ دین کو اجزاء میں تقسیم کر لیا جائے۔ مسجد میں نمازیں بھی بڑھی جا رہی ہوں، روزے بھی بڑے اہتمام سے رکھے جا رہے ہوں، چلیے زکوٰۃ بھی جیسے تیسے ادا کی جا رہی ہو، حج اور عمرے بھی ذوق و شوق سے ہو رہے ہوں۔ لیکن ملک میں قائم نظام حکومت کے ڈھانچے

کہ دین کو قائم کرو۔ یہ ہیں تین فرائض جو ہم پر دین کی طرف سے عائد ہوتے ہیں۔ کلمہ شہادت ان کے لیے منزلہ بنیاد کے ہے اور نماز، زکوٰۃ، حج اور روزہ اس کے چارستون ہیں۔ ان چارستونوں پر یہ تین منزلہ عمارت کھڑی ہے۔ اہم ترین دینی اصطلاحات کے حوالے سے ان تین منزلوں کو (۱) عبادت رب (۲) شہادت علی الناس اور (۳) اقامتِ دین کا نام دیا جائے گا۔ اگر آپ کے ذہن میں دینی فرائض کا یہ تصور موجود ہے تو بنیادی خاکہ مکمل ہو گیا، اور اگر یہ نہیں ہے اور ذہن میں صرف نماز، زکوٰۃ، حج اور روزہ ہی ہیں تو پھرستون ہی ستوں ہیں، چھت تو آپ کے سامنے ہے ہی نہیں۔ بغیر چھت کے جو ستوں ہوتے ہیں وہ تو بطور یادگار کھڑے رہ جاتے ہیں، ان کا مصرف کوئی نہیں ہوتا۔ وہ آثارِ قدیمہ ہو سکتے ہیں، اور تو کوئی مقصد پورا نہیں کرتے۔ چنانچہ فرائضِ دینی کی عمارت کا خاکہ اچھی طرح ذہن نشین کر لیجئے کہ ارکانِ اسلام یعنی کلمہ شہادت، نماز، زکوٰۃ، حج اور روزہ پر اسلام، اطاعت اور عبادت رب کی پہلی منزل استوار ہوتی ہے۔ تبلیغ و دعوت، امر بالمعروف و نہی عن المنکر اور شہادت علی الناس اس کی دوسرا منزل ہے جبکہ تکبیر رب، اقامتِ دین، گل کا گل دین اللہ ہی کے لیے ہو اور اظہارِ دین الحق یعنی اس دین حق کو غالب و قائم کر دیا جائے یہ تیسرا منزل ہے۔ یہ خاکہ اپنے ذہن میں رکھئے تو آپ کے سامنے صحیح تصور آئے گا کہ ہمارا دین ہم سے کیا چاہتا ہے؟ ہمارے دینی فرائض کیا ہیں؟ یا یوں کہئے کہ اللہ تعالیٰ کے ایک بندہ مومن سے مطالبات کیا ہیں؟

## فرائضِ دینی کے تین لوازم

### پہلا لازمہ۔ جہاد

اب آئیے ان تین امور کی طرف جن کی حیثیت ان فرائض کے لوازم یعنی لازمی تقاضوں کی ہے۔ ان میں سے پہلے لازمی تقاضے کو سادہ الفاظ میں بیان کیا جائے تو وہ ہو گا کوشش اور کشاکش۔ غور کیجئے کہ کوشش اور محنت کیے بغیر کیا یہ منزلیں سر ہو سکتی ہیں؟ ہرگز نہیں! بلکہ محض کوشش اور محنت سے بھی کام نہیں بنتا، اس لیے کہ یہاں خلاء تو ہے نہیں۔ آپ

ہوئے اور دوسرا مارٹل لاء آیا تو اس نے ان کو تحفظ دیا۔ کس قدر افسوس کا مقام ہے کہ جو کام غیروں نے ہمارے دورِ غلامی میں نہیں کیا وہ اپنوں نے آزادی ملنے کے بعد اپنے ہاتھوں سے کیا۔

تو تیسرا اصطلاح ہمارے سامنے سورہ البقرۃ اور سورہ الانفال کی دو آیات کے حوالے سے یہ سامنے آئی کہ دین کا گل کا گل اللہ کے لیے ہو۔ جیسا کہ میں نے عبادت کے ضمن میں عرض کیا تھا کہ عبادت وہی ہو گی جو پوری زندگی پر محیط ہو اسی طرح ”اقامتِ دین“ کے بارے میں نوٹ کر لیجئے کہ یہ اقامت پورے اور مکمل دین کی ہو گی۔ نہیں کہ ایک حصہ ہمیں پسند نہیں، وہ مشکل ہے، لہذا وہ قائم نہ کریں، اور جو حصہ ہمیں پسند ہے اور آسان ہے وہ قائم کر دیں۔ یہ اللہ اور اس کے رسول کی اطاعت نہ ہوئی بلکہ یہ تو اپنے من کی چاہت ہے جس کی پیروی کی جا رہی ہے!

(۳) **غلبۃِ دینِ حق** : اس سلسلے کی چوتھی اور عظیم ترین اصطلاح وہ ہے جو سورہ الصف میں وارد ہوئی اور جو اس سورہ مبارکہ کی مرکزی آیت کا اصل موضوع ہے۔ فرمایا: ﴿هُوَ اللَّهُ الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدَىٰ وَدِينِ الْحَقِّ يُظْهِرُهُ عَلَى الَّذِينَ كُفَّارٌ﴾ (آیت ۹)

”وہی ہے (اللہ) جس نے اپنے رسول کو الہدی اور دینِ حق دے کر بھیجا تاکہ وہ غالب کر دے اس کو تمام جنسِ دین (یا تمام نظام ہائے اطاعت) پر۔“

یہ الفاظ ایک شوٹے کے فرق کے بغیر سورہ الصف کے علاوہ سورہ التوبہ اور سورہ الحجت میں بھی آئے ہیں۔ سورہ التوبہ اور سورہ الصف میں آخری گلڑا آیا: ﴿وَلَوْ كَرِهَ الْمُشْرِكُونَ ﴾ ۲۷﴿ وَكَفَىٰ بِاللَّهِ شَهِيدًا ﴾ ۲۸﴾ اس طرح ان تین مقامات کے حوالے سے ”اظہارِ دینِ الحقِ علی الَّذِينَ كُفَّارٌ“ کی یہ اصطلاح سامنے آئی۔

آپ نے دیکھا کہ اصطلاحاتِ ثقلیں ہوتی چلی جا رہی ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ میں نے اصل باتوں کو سادہ ترین الفاظ میں آپ کے سامنے رکھا۔ ان کا پھر اعادہ کر رہا ہوں۔ پہلی بات یہ ہے کہ دین پر خود عمل پیر اور کاربند ہو۔ دوسرا یہ کہ دین کو پھیلاو۔ اور تیسرا بات یہ

مدینہ منورہ مراجعت ہو، یہ تھی تو اس موقع پر فرمایا: (رَجَعْنَا مِنَ الْجِهَادِ الْأَصْغَرِ إِلَى الْجِهَادِ الْأَكْبَرِ) (۱) ”ہم جہادِ اصغر سے جہادِ اکبر کی طرف لوٹے ہیں“، یعنی لوگ یہ نہ سمجھ بیٹھیں کہ اعداء سے مقابلہ اور کشاش ہی جہاد ہے بلکہ یہ جو ہمارے اندر بیٹھا ہوا شمن ”ہمارا نفس“ ہے، اہم ترین کشاش اس سے کرنی پڑتی ہے۔ اس گفتگو کا نتیجہ یہ تکالہ کہ جہاد کی پہلی سطح اور اس کا پہلا مرحلہ ”جہادِ مع انفس“ ہے۔ یعنی اپنے نفس کے ساتھ کشاش اور پنجہ آزمائی!

(۲) **جہاد بالقرآن:** دینی فرائض کے دوسرے مرحلے یعنی تبلیغ، دعوت، امر بالمعروف و نبی عن الممنکر اور شہادت علی الناس کی سطح پر جہاد کی صورت کیا ہوگی؟ دیکھئے! آپ اگر دین کی تبلیغ کر رہے ہیں، اس کی دعوت دے رہے ہیں تو الحادِ دہریت، مادہ پرستی، فسطائیت، اشتراکیت اور دوسرے ادیان و مذاہب بالطہ کے مبلغین بھی تو آپ کے اسی معاشرے میں موجود ہیں۔ آپ اسلام کے قائل ہیں تو کفر کی طاقتیں بھی یہیں موجود ہیں۔ دعوت و تبلیغ کی سطح پر ان سے کشمکش و کشاش ہوگی۔ البتہ یہ کشاش نظریاتی سطح پر ہوگی، خیالات کی سطح پر، فلسفہ و فکر کی سطح پر۔ اس کشاش میں مال اور حسم و جان کی توانائیاں کھپانی پڑیں گی۔ رسول اللہ ﷺ جب توحید کی دعوت دے رہے تھے تو آپ کے مقابل ابو جہل اور اس کے ساتھی شرک اور بُت پرستی کے علمبردار بن کر کھڑے تھے۔ چنانچہ باہم کشاش ہوئی یا نہیں؟ پس تبلیغ و دعوت، امر بالمعروف و نبی عن الممنکر اور شہادت علی الناس کے فرائض کی ادائیگی کے لیے جب آپ محنت، کوشش اور جدوجہد کریں گے تو اگر آپ کا خیال ہے کہ آپ کو دیکھتے ہی کفر اور الحاد میدان چھوڑ کر بھاگ جائیں گے تو یہ محض ایک مغالطہ ہے۔ اچھی طرح سمجھ لیجیے کہ آپ کو کشمکش و کشاش سے سابقہ پیش آ کر رہے گا۔ اب مرحلہ مشکل تر ہو گیا۔ پہلے تو اپنے باطن میں کشاش والا معاملہ تھا، جہادِ مع انفس تھا، اب دعوت و تبلیغ کے لیے امر بالمعروف و نبی عن الممنکر کے لیے اور شہادت علی الناس کے لیے آپ کو جہاد کرنا ہو گا، کشمکش کرنی پڑے گی باطل کے ساتھ، الحاد کے ساتھ، اباحت کے ساتھ اور تمام باطل نظریات کے ساتھ۔

اگر اپنے نظریات کے مطابق کوشش کر رہے ہیں تو اور لوگ بھی تو ہیں جو اپنے نظریات کے لیے کوشش کر رہے ہیں۔ لہذا کوشش، کوشش سے مکارے گی۔ جب کوششیں باہم مکراتی ہیں تو اس کا نام ہوتا ہے کشاش، جسے عام طور پر کشمکش بھی کہا جاتا ہے۔ اس کشاش یا کشمکش کے لیے دینی اصطلاح ”جہاد“ ہے۔ یہ جہاد وہ پہلا لازمی عمل ہے کہ اگر یہ ہوگا تو دین کے وہ تین بنیادی تقاضے پورے ہوں گے جو ہمارے سامنے آئے، ورنہ نہیں۔ اب اس لفظ جہاد کو ان تین بنیادی تقاضوں کے حوالے سے بھی سمجھ لیجیے۔

(۱) **جہاد مع النفس:** فرائض دینی کی پہلی سطح یعنی اسلام، اطاعت، تقویٰ اور عبادت کی سطح پر جہاد کس سے ہوگا؟ اپنے نفس سے۔ اپنے نفس کو اللہ کا مطبع بنانے کے لیے کشاش کرنی ہوگی، کیونکہ نفس تو کسی اور طرف زور لگاتا رہتا ہے۔ ازروے الفاظ قرآنی: ﴿إِنَّ النَّفْسَ لَا مَارَةٌ بِالسُّوءِ﴾ (یوسف: ۵۳)۔ وہ حرام کی طرف بڑھنا چاہتا ہے، آپ کو اسے روکنا ہوگا۔ اس کے اندر خواہشات کا سرکش گھوڑا ہے، آپ کو اسے لگانم دینی ہوگی۔ صبح ہو گئی ہے، اذان سن لی ہے، اللہ کی پکار آگئی ہے، نفس کہتا ہے کہ سوتے رہو۔ اس سے کشمکش کریں گے اور اسے زیر کریں گے تو نماز کے لیے کھڑے ہو سکیں گے، ورنہ نہیں۔ اگر اس وقت ذرا سی کروٹ لی اور چادر اور پرسکالی کہ ابھی اٹھتے ہیں تو پھر اٹھنا محال ہے۔ یہی کشمکش و کشاش دراصل جہاد کی پہلی اور اہم ترین سطح ہے۔ حضرت فضالہ بن عبید اللہ بن عبید اللہ سے روایت ہے کہ نبی اکرم ﷺ نے فرمایا: (الْمُجَاهِدُ مَنْ جَاهَدَ نَفْسَهُ)

(۱) حضرت ابوذر غفاری رض روایت کرتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ ﷺ سے دریافت کیا: اَعْلَى الْجِهَادِ اَفْضُلُ يَارْسُوْلَ اللَّهِ؟ اے اللہ کے رسول ﷺ! بہترین جہاد کون سا ہے؟ آئے حضور ﷺ نے فرمایا: (اَنْ تُجَاهِدَ نَفْسَكَ وَهُوَكَ فِي ذَاتِ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ) (۲) ”یہ کہ تو اپنے نفس اور اپنی خواہشات کو اللہ کا مطبع بنانے لیے ان سے جہاد کرے،“ ایک موقع پر آنحضرت ﷺ نے روز مرہ کے معمولات کو اللہ کے احکام کے تابع رکھنے کو ”جہادِ اکبر“، قرار دیا، اور یہ موقع سفرِ تبوک سے واپسی کا تھا جس سے زیادہ طویل اور سخت سفر شدید گرمی کے موسم میں کوئی اور نہیں ہوا تھا۔ ایک روایت کے مطابق اس سفر سے

(۳) **قتال فی سبیل اللہ**: تیری سطح یعنی اللہ کے دین کو بافعال قائم و نافذ کرنے کے مرحلے پر یہ جہاد بھی اپنی چوٹی پر پہنچ جاتا ہے اور یہ جہاد کا تیسرا اور بلند ترین مرحلہ ہے۔ اس مرحلے میں باطل کے علمبرداروں کے ساتھ کشاکش اور تصادم ہو گا۔ دعوت و پہنچ کے مرحلے میں کشاکش اور تصادم باطل نظریات کے ساتھ تھا، لیکن جب دین کو قائم کرنے کا مرحلہ آئے گا تو یہ کشاکش اور تصادم محض باطل نظریات سے نہیں بلکہ باطل کے علمبرداروں اور باطل کی قوتوں کے ساتھ ہو گا۔ اس لیے کہ وہ اس راستے میں مزاحم ہوں گے۔ وہ ہرگز نہیں کہیں گے کہ ٹھیک ہے ہم ہٹ جاتے ہیں، آپ آئیے اور اپنادین قائم و نافذ کر دیجیے اع ایں خیال است و محال است و جنون! ہر نظام باطل کے ساتھ مراعات یافتہ طبقات (privileged classes) کے مفادات وابستہ ہوتے ہیں۔ ایسے طبقات کے ہاتھوں میں ملک کے معاملات کی زمام کا رہوتی ہے۔ تو کیا ایسے تمام طبقات کبھی یہ گوارا کریں گے کہ آپ وہ رانج نظام جس سے ان کے مفادات وابستہ ہیں، ہٹا کر دین کا نظام مکمل طور پر قائم کر دیں؟ اس بات کو وہ لوگ ٹھٹھنے پیٹھوں ہرگز برداشت نہیں کریں گے۔ چنانچہ ان کے ساتھ لازماً نجہ آزمائی کرنی پڑے گی۔ اس نجہ آزمائی کی بھی مختلف سطحیں ہیں۔ پہلی سطح صبر و مصابرت اور استقامت (Passive Resistance) کی ہے۔ دوسری سطح قدام (Active Resistance) کی ہے، جبکہ تیری سطح مسلح تصادم (Armed Conflict) کی ہے۔ اہل حق اگر کمزور ہوں تو جب تک طاقت حاصل نہ ہو جائے انہیں صبر و عمل کرنا ہو گا۔ وہ مارکھائیں گے لیکن ہاتھ نہیں اٹھائیں گے، کیونکہ حکمت اسی میں ہے۔ مکرمہ میں اسی حکمت پر عمل ہوا۔ وہاں اہل ایمان کو یہی حکم تھا کہ مصائب جھیلو، ظلم و تعدی برداشت کرو لیکن ہاتھ نہ اٹھاؤ۔ یہ ہے صبر و مصابرت، یعنی Passive Resistance۔ لیکن جب طاقت حاصل ہو جائے تو پھر انہیں اجازت ہے کہ ایسٹ کا جواب پھر سے دیں۔ چنانچہ وہی مسلمان جو کہ میں ہاتھ نہیں اٹھا رہے تھے مدینہ میں ان کے ہاتھ کھول دیے گئے۔ انہیں اذن قتال دے دیا گیا۔ ازروے الفاظ قرآنی:

اس جہاد اور کشاکش میں توارکون سی چلے گی؟ اس کے متعلق اللہ تعالیٰ نے سورہ الفرقان میں رہنمائی فرمائی: ﴿وَجَاهِدُهُمْ بِهِ جِهَادًا كَيْرًا﴾ کاے بنی! ان کفار سے جہاد کیجیے اس قرآن کے ساتھ زبردست جہاد۔ یہاں ”بِهِ“ کی ضمیر مجرور قرآن کی طرف جا رہی ہے۔ فرمایا جا رہا ہے کہ ہم نے تمہارے ہاتھ میں قرآن دیا ہے، یہ وہ توارک ہے جو ہر باطل نظریے کو کاٹ چھیننے والی ہے۔ ایک توارکو ہے کی ہوتی ہے، اس کا ذکر آگے چل کر آئے گا۔ قرآن بھی ایک توارک ہے۔ علامہ اقبال نے اس کو بڑے پیارے انداز میں بیان کیا ہے۔ وہ کہتے ہیں کہ نفس اور شیطان کے ساتھ کشمکش کرنے کے لیے یہی قرآن کی توارکام دے گیں

کشتنِ ابلیس کارے مشکل است  
زانکہ او گم اندر آعماقِ دل است  
خوشرت آں باشد مسلمانش کنی  
کشیہ شمشیر قرآنش کنی!

”ابلیس کو پلاک کرنا ایک مشکل کام ہے، اس لیے کہ وہ انسان کے دل کی گہرائیوں کے اندر روپوش ہو جاتا ہے۔ چنانچہ بہتر یہ ہو گا کہ تم اسے مسلمان کرلو اور (اس کا طریقہ یہ ہو گا کہ) تم شمشیر قرآنی کے ذریعے اسے گھاٹل کرو!“

چنانچہ نفس امارات کو بھی مارو گے تو قرآن کی توارک سے مارو گے ویسے یہ نہیں مرے گا۔ اور شیطان سے لڑنے کے لیے بھی یہی توارکام آئے گی جو اللہ تعالیٰ نے تمہارے ہاتھ میں قرآن مجید کی صورت میں دی ہے اور جو محمد رسول اللہ ﷺ کا سب سے بڑا مجزہ ہے، جسے ہم نے ”کتاب مقدس“ بنائ کر طاقوں میں رکھ چھوڑا ہے۔ تو یہ جہاد کی دوسری سطح ہوئی۔ یعنی فکری و نظریاتی سطح پر کشاکش اور تصادم۔ حق کا بول بالا کرنا، یعنی احراق حق اور ابطال باطل کے لیے جان و مال سے سعی و جہد کرنا۔ اس کے لیے زبان بھی استعمال ہوگی اور قلم بھی۔ اس میں تمام ذرائع ابلاغ اور نشر و اشاعت کے تمام وسائل استعمال ہوں گے اور ان سب کے ذریعے قرآن مجید کی دعوت اور اس کے پیغام کو پھیلا یا جائے گا۔

﴿إِذْنَ لِلَّذِينَ يُقْتَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلْمُوا وَرَأَنَ اللَّهَ عَلَى نَصْرِهِمْ لَقَدِيرٌ﴾ (الحج)

”اجازت دے دی گئی ان لوگوں کو جن کے خلاف (کفار کی طرف سے) جنگ کی جاری ہی ہے کیونکہ وہ مظلوم ہیں، اور بے شک اللہ ان کی مدد پر قادر ہے۔“  
تو جان لیجیے کہ اس نشانش کا آخری مرحلہ مسلح تصادم (Armed Conflict) ہے، یعنی قتال فی سبیل اللہ۔ اور یہ جہاد کی چوٹی ہے۔ سورہ الفف میں واضح فرمادیا گیا ہے کہ یہی چوٹی محبوبیت رب کا مقام ہے۔ ارشاد ہوا:

﴿إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الَّذِينَ يُقْاتَلُونَ فِي سَبِيلِهِ صَفَا كَانُهُمْ بَنِيَانَ مَرْصُوصٍ﴾

”بلاشبہ اللہ کو توانے وہ بندے محبوب ہیں جو اس کی راہ میں جنگ کرتے ہیں اس طرح صیفیں باندھ کر گویا کہ وہ سیسے پلائی ہوئی دیوار ہیں۔“

اس موقع پر میں صحیح مسلم کی ایک حدیث شریف کا حوالہ دے رہا ہوں۔ حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

﴿مَنْ مَاتَ وَلَمْ يَغْزُ وَلَمْ يُحَدِّثْ بِهِ نَفْسَهُ مَاتَ عَلَى شُعْبَةِ مِنَ النِّفَاقِ﴾<sup>(۱)</sup>

”جو شخص اس حال میں مر گیا کہ نہ تو اس نے (اللہ کی راہ میں) جنگ کی اور نہ اس کے دل میں اس کی تمنا ہی پیدا ہوئی تو وہ ایک نفاق کے ناق پر مرا۔“  
چنانچہ دل میں یہ تمنا ضرور کھنی چاہیے۔ اگر دل میں فی الواقع ایمان موجود ہے تو یہ آرزو ضرور ہے کہ کوئی وقت آئے کہ خالصتاً اللہ کے دین کو قائم کرنے کے لیے ہم اللہ کی راہ میں اپنی گردیں کٹا کر سرخرو ہو جائیں۔ اگر اس تمنا سے سینہ خالی ہے تو اس سینے میں نفاق ہے۔  
میں پھر عرض کر دوں کہ یہ جناب محمد رسول اللہ ﷺ کا فتویٰ ہے۔

### دوسرالازمہ۔ التزام جماعت

فرائض دینی کے ضمن میں دوسرالازمی تقاضا التزام جماعت ہے۔ کون ہے جو بقائی

(۱) صحیح مسلم، کتاب الامارة، باب ذم من مات ولم یغزو ولم یحدث نفسه بالغزو۔

کہ ہوش و حواس یہ کہہ سکے کہ یہ کام انفرادی طور پر ہو سکتے ہیں؟ کوئی ایک بھی سلیم اعقل شخص ایسا نہیں ہو سکتا جو یہ رائے رکھتا ہو کہ ان کاموں کے لیے جماعت ضروری نہیں۔ اگر یہاً مور یعنی عبادت رب، اطاعت رب، شہادت علی الناس، امر بالمعروف، نہی عن الامنکر، اقامت دین اور اظہارِ دین الحق علی الدین کلہ فرائض دینی ہیں تو ان کے لوازم کا شمار بھی فرائض میں ہو گا، کیونکہ جو شے فرض کی ادائیگی کے لیے لازمی ہو وہ بھی فرض ہے۔ مثلاً نماز پڑھنا فرض ہے اور اس کے لیے وضو شرط ہے تو وضو بھی فرض ہوا کہ نہیں؟ حج یا عمرہ کی ادائیگی کے لیے احرام شرط ہے تو احرام بھی فرض ہوا کہ نہیں؟ لہذا التزام جماعت بھی لازم و واجب ہے۔

نبی اکرم ﷺ کا حکم ہے، جسے حضرت حارث الشعري رضی اللہ عنہ نے روایت کیا ہے:

((أَنَا أَمْرُكُمْ بِحَمْسٍ، اللَّهُ أَمْرَنِي بِهِنَّ: بِالْجَمَاعَةِ وَالسَّمْعِ وَالطَّاعَةِ وَالْهِجْرَةِ وَالْجَهَادِ فِي سَبِيلِ اللَّهِ))<sup>(۱)</sup>

”(مسلمانو!) میں تمہیں پانچ باتوں کا حکم دیتا ہوں، اللہ نے مجھے ان کا حکم دیا ہے: التزام جماعت کا، (امیر کا حکم) سننے اور ماننے کا، بھرت کا، اور اللہ کے راستے میں جہاد کا!“

بھرت کیا ہے؟ یہ کہ ہر اس چیز کو چھوڑ دینا جو اللہ کو پسند نہ ہو۔ جیسے رسول اللہ ﷺ نے پوچھا گیا: یا رسول اللہ آئی الہجۃ افضل؟ تو آپ نے جواب دیا: ((أَنْ تَهْجُرْ مَا كَرِهَ رَبُّكَ))<sup>(۱)</sup>۔ یہاں تک کہ وقت آئے اور گھر بار اور طلن چھوڑنا پڑے تو اس کے لیے بھی انسان ہر دم آمادہ رہے۔ اور یہ بھرت کی چوٹی ہے۔ جیسے جہاد کی چوٹی قتال فی سبیل اللہ ہے اسی طرح بھرت کی چوٹی اللہ کے دین کے لیے ترک وطن ہے۔ رہا جہاد فی سبیل اللہ تو اس کا آغاز مجاہدہ مع اپنے سے ہوتا ہے اور اس کی چوٹی اللہ تعالیٰ کی راہ میں قتال ہے۔ اور سب سے پہلی چیز جس کا اس حدیث میں حکم دیا گیا وہ التزام جماعت ہے۔ یہ ہے التزام جماعت کی فرضیت!

اب یا آپ حضرات کے سوچنے کی بات ہے کہ آپ کسی ایسی جماعت میں شامل ہیں یا نہیں جو اقامت دین کے لیے دین کو قائم کرنے کے لیے دین کو برپا کرنے کے لیے اور

بیعت اسلام، اطاعت، تقویٰ اور عبادت کے تقاضوں اور مطالبوں پر پورا اترنے کے لیے کسی مرد صالح کے ہاتھ پر ہوتی ہے۔ یہ بیعت ”بیعت توبہ“ یا ”بیعت ارشاد و تزکیہ“ کہلاتی ہے۔ اور جب اللہ کے دین کی تبلیغ و دعوت، دین کی نشر و اشاعت، شہادت علی النّاس اور اقامت دین جیسے عظیم فرائض کی ادائیگی اور اس کے لیے سمع و طاعت پرمنی جماعت کے قیام اور ہجرت و جہاد کا مرحلہ درپیش ہوتا اس کے لیے بھی ایسے شخص کے ہاتھ پر جو اس کام کا عزم لے کر اٹھا ہو، شخصی بیعت ہو گی اور یہ بیعت ”بیعت جہاد“ کہلاتے گی۔

ماضی قریب میں عظیم پاک و ہند میں برپا ہونے والی سید احمد شہید بریلوی رحمۃ اللہ علیہ کی عظیم تحریک ”تحریک شہیدین“ کے نام سے موسم ہوئی، اس لیے کہ اس میں دوسری اہم شخصیت امام الہند حضرت شاہ ولی اللہ دہلوی رحمۃ اللہ علیہ کے پوتے شاہ اسماعیل شہید رحمۃ اللہ علیہ کی شامل تھی۔ ورنہ معلوم کتنے ہزاروں مسلمان اس میں شہید ہوئے۔

بنا کر دند خوش رسمے بنا ک و خون غلطیدن  
خدا رحمت کند ایں عاشقان پاک طینت را

اس تحریک کے نتیجے میں اس بر عظیم پاک و ہند میں خالصتاً اللہ کے دین کے غلبے کے لیے جہاد و قتال ہوا۔ اس میں سید احمد شہید بریلوی رحمۃ اللہ علیہ نے پہلی بیعت ارشادی اور پھر بیعت جہاد۔ اور اس بیعت جہاد کی وہ آخری منزل بھی آئی کہ سیف بست میدان جنگ میں قتال کیا اور سکھوں کی فوج کے ہاتھوں گروں کٹو اک برگاہ رب العزت میں سرخو ہو گئے۔

﴿وَلَا تَقُولُوا لِمَنْ يُقْتَلُ فِي سَبِيلِ اللهِ أَمْوَاتٌ﴾ بَلْ أَحْيَاءٌ وَلَكُنْ لَا

تَشْعُرُونَ ﴿٤٩﴾ (البقرة)

اس تحریک کا نظم شخصی بیعت پر قائم ہوا تھا، لیکن آج یہ لفظ گالی بن گیا ہے۔ میں نے عرض کیا تھا کہ ہمارے ہاں تو لفظ مرید بھی بدنام ہو گیا، اور پھر اللہ جانے ہم نے دین کی کتنی عظیم اصطلاحات کو بدنام کر چھوڑا ہے۔ لیکن اس وجہ سے ہم دین کی کسی بھی اصطلاح کو ان شاء اللہ ترک نہیں کریں گے، بلکہ ان میں اصل روح پھونکنے کی ہر امکانی کو شش کریں گے۔  
اب ذرا مزید توجہ بیجی۔ ایک اہم بات عرض کر رہا ہوں اور وہ یہ کہ آپ میں سے اکثر

دین کو شہادت علی النّاس کی سطح پر دنیا میں پھیلانے کے لیے قائم کی گئی ہو۔ باقی اگر آپ نے رفاه عامہ، خدمتِ خلق، اشاعتِ تعلیم یا اپنے پیشہ و رانہ مفادات کے تخفیفات کے لیے کوئی انجمن، کوئی ادارہ یا کوئی ایسوسی ایشن بنائی ہوئی ہو تو اس پر ”جماعت“ کا اطلاق نہیں ہو گا۔ اس حدیث کی رو سے تو وہ جماعت درکار ہے جس کا مقصد وجود اللہ کے دین کا غلبہ ہو۔  
بقول علامہ اقبال ن

ہم تو جیتے ہیں کہ دنیا میں ترا نام رہے  
کہیں ممکن ہے کہ ساقی نہ رہے، جام رہے؟

اور ن

مری زندگی کا مقصد ترے دیں کی سرفرازی  
میں اسی لیے مسلمان، میں اسی لیے نمازی  
اور یہ بات بھی جان لیجیے کہ اس جماعت کا نظام طہیطہ اسلامی اصول ”سمع و طاعت“ پر ہونا چاہیے، جس کا حکم بھی مذکورہ بالاحدیث میں ”بِالسَّمْعِ وَالطَّاعَةِ“ کے الفاظ میں آیا ہے۔ اگر آپ ایسی کسی جماعت میں شامل نہیں ہیں تو دین کے یہ تقاضے گویا آپ کے سامنے ہی نہیں ہیں۔

### تیسری الازمہ۔ بیعت

دینی فرائض کے لوازم میں سے تیسری چیز یہ ہے کہ اس جماعت کا جو نظام قائم ہو وہ بیعت پرمنی ہو۔ یہ وہ واحد نظام ہے جو ہمیں کتاب و سنت کی طرف رجوع کرنے سے ملتا ہے۔ کتاب و سنت میں مجھے اس کے سوا کوئی دوسرا نظام نہیں ملا اور نہ کوئی مجھے آج تک بتا سکا۔ اب یہ بات سمجھنے کہ یہ بیعت ہے کیا؟ ایک شخص سے ان فرائض کی ادائیگی کے ارادے سے شخصی تعلق قائم کرنا، اس کے ہاتھ پر ان فرائض کی انعام وہی کے لیے قول و قرار کرنا بیعت ہے۔ میں نے شروع ہی میں لفظ ”مرید“ کی وضاحت کر دی تھی کہ مرید وہ ہے جو ارادہ کرے۔ یعنی ایسا فرد جو اپنی اصلاح کے ارادے سے کسی کے ہاتھ پر قول و قرار کے لیے بیعت کر لے۔ چنانچہ شخصی اصلاح اور تزکیہ نفس کے لیے بیعت کی جاتی ہے۔ اور یہ

کر لیا گیا ہے، جس کی بدولت منزل مقصود تک جلد پہنچنے کی بجائے یہ قافلہ اس شارت کٹ کی بھول بھلیوں اور راستے کے جھاڑ جھنکاڑ میں ایسا الجھ کرہ گیا ہے کہ منزل کو جانے والی اصل شاہراہ سے تعلق ہی منقطع ہو گیا ہے، یا کسی قائد پر دل مطمئن نہیں ہو رہا ہے اور اندیشہ ہے کہ یہ صحیح شخص نہیں ہے، یا مخلص نہیں ہے، محض دکاندار ہے تو ایسی صورت میں وہ کسی اور کو تلاش کرے، یا پھر خود کھڑے ہو کر پکارے کہ مَنْ اُنْصَارِي إِلَيْ اللَّهِ۔ خود قافلہ بنانے کی سعی کرے۔ یہاں کسی کی اجارہ داری نہیں ہے، تمام حقوق کسی کے نام محفوظ نہیں ہیں کہ کوئی دوسرا قافلہ نہیں بن سکتا۔ میں سمجھتا ہوں کہ اس میں کوئی حرج نہیں ہے۔ اگر نیت صاف ہو دل میں خلوص ہو دوسروں سے الجھنے سے اجتناب ہو سامنے منزل اقامتِ دین کی ہو تو خواہ سینکڑوں قافلے ہوں یا ہزاروں کوئی مضاائقہ نہیں۔ خلوص و اخلاص ہو گا تو وقت آنے پر وہ باہم جڑتے چلے جائیں گے۔ اور اگر چنانہ ہی نہیں ہے تو تم بھی کھڑے ہو، ہم بھی کھڑے ہیں عزیز میں جدید نہ جدید گل محمد۔ یہ ہے طرزِ عمل جو ہمارا آج ہے۔ اور بعض لوگوں کا طرزِ عمل یہ ہوتا ہے کہ نہ چلیں گے نہ چلنے دیں گے، نہ کھلیں گے نہ کھلنے دیں گے۔ تو ہر طرزِ عمل آپ کو مل جائے گا۔ لیکن جسے بھی چلنا ہے اور اس کی چلنے کی نیت ہے تو وہ کوئی قافلہ تلاش کرے اور جس پر بھی دل مطمئن ہو جائے اس میں شامل ہو جائے۔ اس کے بعد آنکھیں کھلی رکھے، کان کھلے رکھے، دائیں بائیں دیکھتا ہے، اس سے بہتر قافلہ ملے تو اس کی طرف لبیک کہے۔ آخروں یوں معاملات میں بھی ہمارا طرزِ عمل یہی ہوتا ہے ناکہ یعنی ہے جب تک کہ خوب سے ہے خوب تر کہاں!۔۔۔ یہ تو نہیں ہوتا کہ آپ کہیں کہ اب میں ایک کاروبار شروع کر چکا ہوں، کیا کروں؟ اس میں تو منافع نہیں ہے، ہے تو بہت قلیل، اصل میں مجھے فلاں کاروبار کرنا چاہیے تھا۔ بلکہ آپ اپنے کاروبار کی بساط پیشیں گے اور کوئی دوسرا کام شروع کر دیں گے۔

### حرف آخر

حضرات! یہ چھ باتیں میں نے آپ کے سامنے رکھ دیں۔ ان سے ہمارے سامنے

حضرات کو معلوم ہو گا کہ ہمارے ہاں دینی حلقوں میں یہ تصور عام رہا ہے اور آج بھی ہے کہ اگر کسی کی بیعت کا حلقة تمہاری گردان میں نہیں ہے تو معلوم ہوا کہ دین کا صحیح تقاضا پورا نہیں ہو رہا۔ میں کہتا ہوں کہ اصل حقیقت یہ ہے کہ:

”اگر بیعت جہاد کے لیے آپ کسی کے ساتھ وابستہ نہیں ہیں، تو دین کے وہ تقاضے اور فرائض، جو میں نے قرآن مجید اور احادیث شریفہ سے آپ کے سامنے قدر تفصیل سے بیان کیے ہیں، وہ پورے نہیں ہو سکتے۔“

ابتنیہ ضرور ہے کہ اب چونکہ کوئی نبی نہیں، کوئی معصوم نہیں، لہذا آپ کو خود تلاش کرنا پڑے گا کہ ہے کوئی اللہ کا بندہ جو ”مَنْ اُنْصَارِي إِلَيْ اللَّهِ؟“ کی صدالگار ہا ہو اور ان فرائض کی انجام دہی کے لیے کوشش ہو اور آگے بڑھ رہا ہو! اور اگر آپ کا دل اس پر مطمئن ہو جائے، اس کے فہم اور اس کے خلوص و اخلاص پر آپ کو اعتماد پیدا ہو تو اس کے ساتھ وابستہ اور مسلک ہو جائے!..... میں کہا کرتا ہوں کہ اس طرح اگر ہزار قافلے بھی بن جائیں تو کوئی حرج نہیں، بشرطیکہ منزل ایک ہو۔ اگر دینی فرائض کا تصور صحیح ہو، اللہ کی کتاب اور اس کے رسول ﷺ کی سنت کے مطابق ہو تو کوئی مضاائقہ نہیں کہ بیک وقت کئی قافلے اس تصور کو لے کر روایں دواں ہو جائیں۔ منزل تو سب کی ایک ہی ہوگی۔ میرے نزدیک سب کا ایک ہونا اب لازم نہیں ہے۔ سب کا ایک ہونا صرف رسول کے ساتھ ہو نالازم ہوتا ہے۔ میں اس کی مثال دیا کرتا ہوں کہ ایامِ حج میں جب منی سے وقفِ عرفات کے لیے سفر ہوتا ہے تو بیک وقت ہزاروں قافلے چلتے ہیں، جن میں سے ہر ایک کا جھنڈا الگ ہوتا ہے۔ لیکن سب کا رخ کس طرف ہے؟ عرفات کی طرف! منزل تو سب کی ایک ہی ہے۔ چنانچہ اگر ہزاروں قافلے بھی ہو گئے تو کوئی حرج نہیں۔ تاہم اگر کوئی شریک سفریہ محسوس کرتا ہے کہ اس کے قافلے والوں میں فرائض دینی کا صحیح اور مکمل تصور ہی مفقود ہے، یا یہ کہ جو راستہ اختیار کیا جا رہا ہے اس کا رخ منزل کی طرف صحیح طور پر نہیں ہے، بلکہ شاہراہ کو چھوڑ کر کوئی شارت کٹ اختیار

دے کہ ہم ان دینی فرائض کی بجا آوری کا مضمون ارادہ دلوں میں پیدا کریں اور پھر اس ارادے کی تکمیل کے لیے پیش قدمی کریں۔

وَمَا تَوَفَّيَ إِلَّا بِاللَّهِ الْعَلِيِّ الْعَظِيمِ  
أَقُولُ قَوْلِيْ هَذَا وَاسْتُفِرُ اللَّهَ لِيْ وَلَكُمْ وَلِسَائِرِ الْمُسْلِمِيْنَ وَالْمُسْلِمَاتِ  
وَآخِرُ دَعْوَانَا أَنِ الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِيْنَ ۝۝

اپنے دینی فرائض کا ایک صحیح اور جامع خاکہ آگیا ہے، اس کے علاوہ باقی تو ساری تفاصیل ہیں۔ اگر خاکہ نامکمل رہے گا تو آپ کا فرائض دینی کا تصور نامکمل رہے گا، لہذا ایک مکمل اور جامع خاکہ سامنے ہونا ضروری ہے۔ اس کے بعد اصل ضرورت قدم بڑھانے کی ہے۔ اگر آپ نے منزل مقصود کے تعین کے ساتھ سفر کا آغاز کر دیا تو اگر منزل تک نہ بھی پہنچ سکے تو بھی آپ کامیاب ہیں۔ ہمارے دین کا معاملہ یہ ہے کہ اللہ کے ہاں اعمال کا دار و مدار نیتوں پر ہوگا۔ جو شخص گھر سے ہجرت کی نیت سے مدینہ کے لیے نکلا تو خواہ وہ مدینہ پہنچ سکا یا نہیں پہنچ سکا، وہ مہاجر ہے۔ سورہ النساء میں فرمایا گیا ہے کہ جو شخص ہجرت کی نیت سے گھر سے نکل آیا اور راستہ ہی میں اسے موت آگئی تو اس کا اجر اللہ کے ذمے ثابت ہو گیا:

﴿وَمَنْ يَخْرُجُ مِنْ بَيْتِهِ مُهَاجِرًا إِلَى اللَّهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ يُدْرِكُهُ الْمَوْتُ فَقَدْ  
وَقَعَ أَجْرُهُ عَلَى اللَّهِ﴾ (آیت ۱۰۰)

لہذا جو آغاز کر دے اس کا اجر محفوظ ہے۔ رہایہ سوال کہ کہاں تک پہنچ پائیں گے، اس کا کوئی پتا نہیں۔ شہیدین کی تحریک اگرچہ دنیوی اعتبار سے ناکام ہو گئی اور وہ خاک و خون میں الوٹ گئے، لیکن وہ اللہ کے ہاں فلاح پائیں گے۔ اگر دنیوی لحاظ سے بھی یہ تحریک کامیاب ہو گئی ہوتی تو پورا بزرگیم پاک و ہند دارالاسلام بن سکتا تھا۔ ورنہ یہ علاقہ جو پاکستان کہلاتا ہے، ضرور دارالاسلام بن جاتا۔ شاید آپ کو معلوم نہ ہو کہ اس تحریک کی ناکامی میں اصل ہاتھ کن لوگوں کا تھا! سکھوں کی تلواریں اسے ختم نہیں کر سکتی تھیں، خود اپنوں کی غداری نے اسے ختم کیا تھا۔

ایک بندہ مؤمن کا اصل نصب العین رضائے الہی کا حصول اور محابۃ آخری میں کامیابی ہے۔ اس نصب العین کو حاصل کرنے کے لیے قرآن حکیم اور سنت رسول علی صاحبہ الصلوٰۃ والسلام سے ہمیں ہمارے دینی فرائض کا ایک مکمل خاکہ ملتا ہے، جو تین جامع ترین اصطلاحات عبادت رب، شہادت علی الناس اور اقامۃ دین کے حوالے سے ہمارے سامنے آ گیا ہے۔ اس کے لوازم بھی کسی قدر تفصیل سے بیان ہو گئے ہیں جن میں اہم ترین لوازم جہاد فی سبیل اللہ، التزام جماعت اور بیعت سمع و طاعت ہیں۔ اللہ تعالیٰ ہمیں توفیق

مرکزی انجمن خدام القرآن

کے قیام کا مقصد

منیع ایمان ..... اور ..... سرچشمہ یقین

قرآن حکیم

کے علم و حکمت کی  
وسيع پيانتے ..... اور ..... اعلي علمي سطح

پر تشویہ و اشاعت ہے

تاکہ ممیلہ کے فہیم عناصر میں تجدید ایمان کی ایک عوی تحیک پاہو جائے  
اور اس طرح

اسلام کی نشائۃ ثانیۃ اور۔ غلبہ یعنی حق کے دورہ ثانی

کی راہ ہموار ہو سکے

وَمَا النَّصْرُ إِلَّا مِنْ عِنْدِ اللَّهِ

تنظيمِ اسلامی کا پیغام

نظامِ خلافت کا قیام



تنظیمِ اسلامی

مروجہ مفہوم کے اعتبار سے

نہ کوئی سیاسی جماعت نہ مذہبی فرقہ  
بلکہ ایک اصولی

اسلامی انقلابی جماعت

ہے جو اولاً پاکستان اور بالآخر ساری دنیا میں

دینِ حق

یعنی اسلام کو غالب یا بالفاظ دیگر

نظامِ خلافت

کو قائم کرنے کیلئے کوشش ہے!

امیر: حافظ عاکف سعید